
Que reste-t-il ? | 1

QUE RESTE-T-IL ?
Auteur : Roger Mérian
Date de parution : 25 mars 2018

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/que-reste-t-il/

Référence :
Roger Mérian, Que reste-t-il ?, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 25 mars
2018. Consulté le 1 février 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/que-reste-t-il/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



Que reste-t-il ? | 2

Que reste-t-il ?
Article paru dans la revue PLI n° 8 (revue de psychanalyse de l’EPFCL-France pôle Ouest) à partir
d’une intervention prononcée au Collège de Clinique Psychanalytique de l’Ouest sous le thème
« Perversion polymorphe » à Rennes le 12 janvier 2013

Que reste-t-il de la perversion polymorphe chez l’adulte ? Je vous propose cette réponse qui
sera la trame de mon intervention : il reste le sinthome d’une père-version, d’une version du
père. Les analystes, pour se repérer dans leur travail, parlent de la structure d’une névrose,
d’une psychose ou d’une perversion. À ce titre, la structure est une référence indispensable. 
Lacan précisait en décembre 1966, au moment de la sortie des Écrits. « L’inconscient de
Freud est structuré comme un langage – et entendez bien (…) structuré comme un langage
est un pléonasme »1. Il écrit à cette époque : « (…) le symptôme se résout tout entier dans
une analyse de langage, parce qu’il est lui-même structuré comme un langage »2. Ce concept
de  structure,  posé  comme  équivalent  au  langage,  organise  le  champ  clinique  de  la
psychanalyse,  en  mettant  en  évidence  les  trois  structures,  de  la  névrose  (avec  le
refoulement), de la psychose (avec la forclusion) et de la perversion (avec le déni). Cette
approche, vous le savez, Lacan va la moduler jusqu’à soutenir  radicalement à la fin de son
enseignement que la structure c’est le réel.

La complexité de la fonction paternelle nous permet de dire que, quelle que soit la structure
du sujet, on peut repérer aujourd’hui un certain malaise dans le Nom-du-père. Ceci a pour
corrélat  la  notion  de  sinthome,  théorisée  par  Lacan  à  la  fin  de  son  enseignement,  avec
l’abord d’une théorie de la jouissance, de l’objet a et la pluralisation des Noms-du-Père à
partir de 1963. La métaphorisation de la jouissance se fait alors à l’aide d’éléments qui ne
sont plus seulement des Noms-du-Père. Ces éléments font arrêt, sans être aussi standards
que le Nom-du-Père mis au point, lui, depuis plus de 2000 ans, de façon précise par le
monothéisme.  Le  sinthome  assure  une  articulation  entre  une  opération  signifiante  et  la
jouissance. La perspective du sinthome a ainsi pour enjeu de trouver pour chaque sujet,
névrosé, pervers, psychotique, la singularité de sa réponse au trou de la structure.

Le passage du symptôme au sinthome tel que le conçoit Lacan est le développement ultime
d’une théorie qui ne cédera pas sur l’articulation du langage et du corps. Le sinthome est un
concept qui englobe le symptôme comme individuel, effet de sens, nécessairement pris dans
la structure, et le sinthome, lui, est cette part qui touche au réel, directement articulé à
l’objet a. C’est dans ce contexte, non seulement de déclin du Nom-du-Père, mais aussi de
déclin de la solution purement sexuelle de la jouissance, que Lacan développe le nouveau
paradigme que  représente  l’articulation  entre  le  réel,  l’imaginaire  et  le  symbolique.  Le



Que reste-t-il ? | 3

rapport au corps ne se limite plus en effet à son image au miroir, le corps organique est réel,
en  même  temps  que  sensible  au  signifiant  comme  si  une  écriture  symbolique  pouvait  s’y
réaliser.

En 1974, dans le Séminaire R.S.l.,Lacan rappelle qu’il avait déjà introduit ces trois instances
tout au début de son enseignement, il y en a traces dans Fonction et champ de la parole et
du langage3. À l’époque, il s’agissait de s’appuyer sur les acquis de la linguistique, avec le
signifié du côté de l’imaginaire et le référent qui fondamentalement échappe au symbolique
et qui serait du côté du réel.

Dans le séminaire interrompu, Les Noms du père, de 1963 Lacan précise l’équation : le Nom-
du-père c’est Dieu le père, sachant que ce dieu est celui de l’Ancien Testament, et non celui
du dieu amour, l’Agapè paulinien et donc chrétien du Nouveau Testament. Dix ans plus tard,
en 1973, dans Les non-dupes errent, Lacan décline les différents noms par lesquels Dieu est
désigné (d’où le pluriel : Les noms du père) pour s’arrêter sur le nom imprononçable de Dieu.
En traduisant par exemple la formule hébraïque Elyeh acher Ehyeh par « Je suis ce que je
suis » et non comme saint Augustin par « Je suis celui qui suis », Lacan remplace la question
« qui ? », qui appelle un nom comme réponse, par la question « que ? » qui met Dieu au
niveau d’un sans nom, ou plutôt qui indique que Dieu ne peut dire son nom à Moïse qui le lui
demande. Lacan va considérer que c’est un trou au niveau du nom : « Je suis celui qui suis,
ça ne veut rien dire, ça a la bénédiction romaine. J’ai fait observer que je croyais qu’il fallait
entendre « Je suis ce que je suis ». En effet, ça a tout au moins une valeur de coup de poing
dans la figure. Vous me demandez mon nom, je réponds : Je suis ce que suis. Et allez vous
faire foutre…4 »

Quelle  en  est  la  conséquence ?  Ce  seul  écart  de  traduction  change la  question  de  la
transmission en posant, dans le savoir, un trou irréductible au niveau du Nom-du-père. Lacan
poursuit, « Le père réel n’est pas autre chose qu’un effet du langage » et « n’a pas d’autre
réel »5. Il n’est donc pas le père symbolique, celui qui pose la castration comme loi grâce à
son nom, mais celui, (le père réel) qui est l’agent de la castration. L’action de la castration
est  le  fait  du  père  réel.  En  effet,  déjà  à  partir  du  séminaire  XI,  c’est  à  dire  les  années
1965-1969,  Lacan  ne  peut  plus  maintenir  la  position  qu’il  tenait  par  exemple  dans  le
Séminaire V Les formations de l’inconscient  selon laquelle la loi est : « ce qui s’articule
proprement au niveau du signifiant. […]. C’est ce que j’appelle le Nom-du-Père, c’est à dire le
père symbolique »6.

À ce tournant de son enseignement, il lui faut poser que ce père symbolique ne saurait se
soutenir  du  seul  champ  signifiant  pour  authentifier  le  statut  de  la  loi  et  de  l’interdit.  C’est
ainsi que, dans le séminaire L’envers de la psychanalyse, en 1970, repoussant la thèse que la



Que reste-t-il ? | 4

castration serait un « fantasme », Lacan affirme : « Ce qui est à la place du réel, la castration,
c’est  l’opération  réelle  introduite  de  par  l’incidence  du  signifiant  quel  qu’il  soit  (et  pas
forcément  le  signifiant  du  Nom-du-père  comme  il  en  était  auparavant)  dans  le  rapport  du
sexe. Et il va de soi qu’elle [la castration] détermine le père comme étant ce réel impossible
que nous avons dit.7 » Notons : « le père ce réel que nous avons dit ».

À  la  place  d’un  signifiant  primordial  censé  être  capable  d’assurer  la  loi,  c’est  une  autre
topologie, celle des nœuds – c’est à dire, une topologie qui ne saurait privilégier un des trois
registres au détriment des autres – qui sera mise au premier plan. Et il  en résulte une
pluralisation du Nom-du-père en Noms-du-père en 63, réécrits non-dupes errent en 73.Au
moment du Séminaire R.S.I., après tout le parcours que je vous ai très rapidement résumé
qui tend à faire prévaloir le réel du corps plutôt que son image liée au stade du miroir, le
point d’Archimède pour la psychanalyse n’est plus le symbolique et le signifiant, mais bien le
réel.  Comment s’articulent pour le sujet  de l’inconscient ces trois instances du réel,  de
l’imaginaire et du symbolique ? Comment repérer la singularité d’un sujet à partir de cette
articulation ? Singularité qui ne peut se révéler et advenir qu’après un long parcours de ses
repérages signifiants au cours d’une analyse. Comment parler de ces trois instances ?

Non pas en interprétant, si ce n’est par l’équivoque qui demeure hors sens, non pas en
maniant des concepts, non pas en multipliant les références au sens, non pas avec ce qui
privilégie l’imaginaire, mais en manipulant les nœuds, ce qui n’a pas été sans désarçonner
l’auditoire de Lacan à l’époque.

Le nœud borroméen montre exactement que les trois instances sont libres deux à deux, et
ne prennent fonction qu’avec la troisième qui les noue ensemble, les empêchant d’aller
chacune de leur côté. Si on coupe un des trois ronds, alors les deux autres ne sont plus noués
entre eux.

La singularité du sujet se confond avec son symptôme, ou plutôt son sinthome. Cependant, la
solution du nouage est toujours déficiente. Un sujet se définit de 1’« erreur» de son nœud et
de la solution trouvée pour y remédier, pour que les trois instances ne s’en aillent pas
chacune  de  leur  côté  mais  soient  articulées  de  façon  à  ce  que  le  sens  et  la  signification
puissent  agir  pour  lui.

Il  arrive que la fonction paternelle défaille à limiter la jouissance. Cette faille à laquelle
chacun a affaire, quelle que soit la structure, Lacan précise qu’elle produit le symptôme. Pas
toute la jouissance ne peut passer au signifiant. Dans cette destitution relative de la fonction
paternelle, on peut donner tout son sens à cette phrase de Lacan qui remanie la question du
père : « Le père on peut s’en servir à condition de s’en passer. » La phrase de RSI est



Que reste-t-il ? | 5

précisément celle-ci : « L’hypothèse de l’inconscient, Freud le souligne, ne peut tenir qu’à
supposer  le  Nom-du-Père.  Supposer  le  Nom-du-Père  c’est  Dieu.  C’est  en  quoi  la
psychanalyse, de réussir,  prouve que du Nom-du-père on peut aussi bien s’en passer à
condition de s’en servir.8 » Ce qui est à entendre comme : on peut se servir de la fonction
paternelle sans néanmoins y croire … Parce que croire à la fonction paternelle quand les
pères aujourd’hui veulent y faire croire, dans le regret de cette chute des idéaux, cela peut
devenir comique. Il ne s’agit pas de croire à la fonction paternelle, il s’agit de l’utiliser. C’est
à cela que Lacan répond, en avance sur son temps, à partir de 1963, par sa pluralisation des
Noms-du-père. À cette époque, il souligne au moins deux choses : le père n’est pas le Sujet
supposé savoir et dans L’envers, le maître n’est pas le père.

Voici un exemple : L’homme masqué

Si le père est aussi celui qui soutient les jouissances légitimes, c’est une autre façon de dire
qu’il est celui qui apporte une limitation de la jouissance. Il y a ce petit texte formidable de
Frank Wedekind qui s’appelle L’Éveil du printemps9 dont Lacan a écrit une préface (en 1974,
l’année de RSI) et que nous avons travaillé il y a 3 ans au séminaire de psychanalyse à
Rennes. C’est une histoire d’adolescents, de garçons qui discutent beaucoup de sexualité.
Finalement, l’un d’eux se suicide par peur des femmes, c’est-à-dire qu’il s’excepte de la
rencontre et de la question de l’angoisse phallique. Et il y en a un autre, qui, lui, ne se suicide
pas,  qui  tente  de  tenir  le  coup  ;  après  la  mort  de  la  fille  avec  laquelle  il  a  commencé  une
relation et de son ami qui s’est suicidé, il  se retrouve au cimetière, prêt lui-même à se
suicider par culpabilité parce que la fille est morte au cours de l’avortement qui a suivi leurs
relations sexuelles.

À ce moment-là surgit un homme masqué qui s’adresse à lui : « Tu trembles de faim, tu n’es
pas du tout en état de juger. » Un peu plus loin, il insiste : « Je t’ouvre le monde, tu as
momentanément perdu l’équilibre par ton état misérable. Un bon dîner chaud dans le ventre
et ton état tu t’en moques. » À quoi Melchior, c’est le garçon, répond, puisqu’il se croit
responsable de la mort de la fille : « Après le mal que j’ai fait, ce n’est pas un dîner chaud qui
me rendra le repos. » Et l’homme masqué lui dit : « Ça, ça dépend du dîner ».

C’est très joli,  parce que de cette séquence-là, Lacan en fait un des Noms-du-père. Cet
homme masqué lui indique qu’il y a des jouissances légitimes. Un bon dîner, c’est aussi le
soutien narcissique au désir de vivre, une satisfaction pulsionnelle orale. Là, en l’occurrence,
ce n’est pas le père qui dit oui à l’adolescent. C’est plutôt le Nom-du-père, masqué en
homme, qui propose : tu as le droit de jouir d’un bon dîner. Dans ce texte de Wedekind, vous
avez le fait que ce n’est pas le père du garçon qui soutient la fonction paternelle, mais un
Nom-du-père.  Et  Lacan va jusqu’à se demander si  ce masque n’est  pas un masque de



Que reste-t-il ? | 6

femme, « la femme comme version du père »10 ?

Dans ce texte, le jeune Melchior insiste : « Qui êtes vous, qui êtes vous ? Je ne peux me
confier à un homme que je ne connais pas » et l’homme masqué répond : « Tu n’apprendras
pas  à  me  connaître  à  moins  de  te  confier  à  moi  ».  Remarquable  cette  phrase  !C’est  une
formulation très limpide (pour un début d’analyse par exemple « Tu n’apprendras pas à me
connaître à moins de te confier à moi »). Il y a là une dimension d’acte : l’acte, c’est l’acte du
père, mais c’est aussi bien celui par lequel le fils accepte cette dimension, dans la mesure où
cet  acte  emporte  l’adhésion  du  sujet  et  se  vérifie  après  coup.  Il  y  a  plus,  Lacan,  évoquant
l’homme masqué comme un des Noms du père (au pluriel), poursuit en parlant de ces noms :
« Mais le Père en a tant et tant qu’il n’y en a pas un qui lui convienne, sinon le Nom de Nom
de Nom.11  » À entendre, me semble-t-il,  comme une chaîne métonymique sans point de
capiton qui fasse arrêt sur UN nom du père qui conviendrait, mais sur une pluralité des Noms
du père.

Donc, la pluralité de cette fonction du père est moins orientée sur le père qui laisse la place
au désir, que sur le père qui dévoile sa jouissance sous le manteau de Noé. C’est ce que
soutient Lacan et qui trouve sa dernière formulation par « Un père n’a droit au respect sinon
à l’amour que s’il fait d’une femme la cause de son désir »12. C’est une version du père réel,
je vais y revenir.

Cela  situe  le  père  dans  une variété  des  noms comme un sinthome qui  accomplit  une
pacification  de  la  jouissance.  En  même  temps,  le  symptôme  n’apprivoise  pas  toute  la
jouissance. C’est pour tout sujet qu’il n’y a pas de communication complète, pas de rapport
sexuel. Il s’agit donc de trouver des symptômes qui limitent la jouissance. Ceci est valable de
façon trans-structurale, c’est vrai dans la psychose comme dans la névrose, c’est là que nous
avons sur la fin de l’enseignement de Lacan une autre version du père.  Si  nous mettons le
père du côté des symptômes, tout ne se vaut pas. Le sinthome, c’est-à-dire ce qui articule
réel et symbolique, se présente à la fois par son bout« vouloir dire », mais aussi et surtout
par son bout « vouloir jouir ». Le père comme sinthome est alors mis en série avec la série
des suppléances possibles, voire des béquilles imaginaires ou des ancrages divers. Tout cela
n’est cependant pas équivalent.

Avec le séminaire RSI, le 14 décembre 1974, Lacan énonce une thèse qu’il va déplier jusqu’à
la  fin  de  son  enseignement  :  le  Nom-du-père,  tel  qu’on  peut  l’attribuer  à  Freud,  est  un
quatrième  rond  ajouté  au  Réel,  au  Symbolique  et  à  l’Imaginaire.  C’est  «  la  réalité
psychique », dit Lacan, c’est à dire très exactement « la réalité religieuse »13. Dans cette
leçon Lacan pose l’objectif de ce séminaire, qui est d’envisager que le nouage des trois tores
RSI soit le fait de « suppléances » (suppléances au pluriel). Il indique cependant, qu’il ne



Que reste-t-il ? | 7

s’agit pas de prophétiser que « du Nom-du-père dans la psychanalyse (…) nous puissions
d’aucune façon nous passer ». Ensuite, Lacan fait remarquer que faire du nœud à quatre un
minimum n’empêche pas les pères d’être inconsistants. Dans les trois structures donc.

Et le 11 mars 1975, il ajoute que le Nom-du-père est réduit « à sa fonction radicale qui est de
donner un nom aux choses »14. Plus radicalement encore, il soutient ceci (qui n’est pas sans
conséquence dans le malaise contemporain et dans le débat social actuel) : « Tout dire qui
nomme est père ».Poursuivant son cheminement sur le Nom-du-père et sur son référent,
Lacan en vient à faire de Dieu « LA femme rendue toute », avec cette réserve sur ce que la
psychanalyse nous apprend du féminin que « Une femme n’est pas toute, il n’existe pas LA
femme ». Et Lacan va jusqu’à énoncer que, puisque les femmes ne sont pas toutes, elles ne
peuvent ek-sister que comme « symptôme ».

Lacan reprend cette formulation que les femmes ne sont  pas toutes,  au début de son
séminaire sur Joyce, en disant que « la femme n’est toute qu’à la condition d’entendre tout
mais pas ça »15. Et il précise, le « mais pas ça », c’est le symptôme. Un pas de plus, et Lacan
définit  la  perversion  comme  une  articulation  du  quatrième  rond  au  trois  de  RSI,  et  qu’il
traduit par une « version vers le père ». En conséquence, dit-il, « Il faut dès lors supposer à
quatre le lien borroméen. Le quatrième en l’occasion est le sinthome. C’est aussi bien le
Père, pour autant que perversion ne veut dire que version vers le père, et que le Père n’est
en somme qu’un symptôme ou un sinthome, comme vous voudrez. »16. On peut remarquer
que cette formulation de Lacan sur le Nom-du-père comme sinthome ouvre des perspectives
cliniques bien différentes que celles qui étaient avancées en 1956 avec la forclusion comme
défaut de la structure chez le psychotique.

Avec RSI, pour Lacan, la fonction nommante, le père qui n’homme, est le symptôme ou le
4ème rond qui fait tenir ensemble RSI. Et cette fonction nommante n’est pas toujours un Nom-
du-père, mais un sinthome qui en tient lieu au titre d’une suppléance, comme réponse au
ratage du nœud borroméen. De plus il ajoute : « Le complexe d’Œdipe est comme tel un
symptôme. C’est en tant que le Nom-du-père est aussi le père du Nom que tout se soutient,
ce qui ne rend pas moins nécessaire le symptôme ». Cette autre formulation est décisive
parce que Lacan nous indique que le Nom-du-père est au fond un cas particulier, particulier à
la névrose, et que ce dont il s’agit pour tout sujet, c’est le nouage de son sinthome comme
4ème rond avec les trois du R. S.I.

La question est alors déplacée : comment peut-on se servir de la fonction père réduite au
sinthome quand elle a été l’objet d’une forclusion ou qu’une carence du père (c’est le cas de
Joyce) n’a pas permis sa mise en place ? C’est là qu’intervient la solution propre à Joyce,
solution singulière,  à savoir  l’utilisation de son art  –  l’écriture –  pour suppléer,  par son



Que reste-t-il ? | 8

sinthome, à la carence paternelle.

Avec  le  séminaire  Le  sinthome,  sur  Joyce,  Lacan  traite  de  l’écriture  et  indique  que  le
sinthome chez Joyce a eu la fonction de stabiliser, de compenser et de faire suppléance face
au radical trou du père. Il s’agit, chez Joyce, d’un sinthome chargé de père, du fait que le
Nom-du-père n’entrait pas en fonction.Joyce, avec cette impérieuse nécessité d’écrire, ce
qu’il nommait work in progress, a généré pour lui-même un savoir-faire avec le sinthome. Il
ne s’agit nullement de sublimation, le sinthome de Joyce va au-delà de la littérature. C’est la
façon qu’il a trouvée d’écrire une version père du nom qui lui a donné le soutien phallique qui
avait failli.

En conséquence, un sinthome en tant que quatrième lien qui noue le nœud borroméen, peut
être (nous l’avons vu) : le Nom-du-père, la réalité psychique, la réalité religieuse, une Père-
version, une femme en tant que sinthome de l’homme, un homme en tant que sinthome
d’une femme et, à l’occasion, un analyste le temps de la cure. Mais une autre question se
pose alors : On peut se demander dans quelle mesure si, à suivre Lacan jusque dans ses
conséquences, ce défaut du père, ce trou du Nom-du-père, n’est pas toujours là dans la
transmission entre générations ?En tout cas, la solution par le Nom-du-père ne peut se
produire sans impliquer la perversion, ou père-version : « Le perversion est la sanction du fait
que Freud fait tout tenir sur la fonction du père. Et le nœud borroméen, c’est ça. Le nœud bo
n’est que la traduction de ceci (…) que l’amour (…) s’adresse au père ».

Que reste-t-il, pour reprendre la question du titre ? On peut donc concevoir qu’une analyse
fasse réponse à cette perversion, c’est à dire fasse réponse au trou du Nom de Dieu du
monothéisme, toujours inéliminable et associé au Nom-du-père. Cela ouvrirait la voie, me
semble-t-il, à un véritable athéisme psychanalytique. Ainsi, le Nom-du-père permet au sujet
de se repérer par rapport à la fonction phallique, avec cette contrepartie de l’inféoder à la
version vers le père. Le symptôme, quand il se constitue sans un recours au Nom-du-père,
peut, lui, y suppléer par un sinthome qui permet, éventuellement, de ne pas errer par rapport
à la jouissance phallique.

Que reste-t-il de la perversion polymorphe chez l’adulte ? Réponse : La père-version, soit la
version sinthomatique vers le père. C’est une première façon d’entendre ce terme de père-
version  :  plus  besoin  d’un  universel,  le  père,  il  y  a  des  père-versions  singulières.  Ce
détournement de la catégorie clinique de la perversion permet, me semble-t-il, de conjoindre
une version du père et l’autorisation d’une jouissance particulière, celle du péché du père.
Seulement,  le  sujet  jusqu’à  la  fin  de  son  analyse,  ne  veut  rien  en  savoir.  Reste  donc  la
croyance, que supporte le transfert, qu’il serait possible d’inscrire cette jouissance sans nom,
du côté de l’Autre, du côté du père. Dès lors, se dévoile ceci : la jouissance que le sujet



Que reste-t-il ? | 9

imputait au père, à l’Autre, n’est en fait que la sienne propre.

Lacan fait ensuite un pas supplémentaire en donnant une version de l’amour du père qui ne
se réfère plus à l’interdit et à la loi mais à la jouissance, c’est à dire à la particularité du
couple formé avec une femme objet de son désir. Dans R.S.I., en 1975 lors de la leçon du 21
janvier, il prononce cette phrase : « Un père n’a droit au respect, sinon à l’amour, que si le dit
amour, le dit respect, est père-versement orienté, c’est-à-dire fait d’une femme l’objet a qui
cause son désir. Mais ce qu’une femme en a-cueille ainsi n’a rien à voir dans la question. Ce
dont elle s’occupe, c’est d’autres objets a qui sont les enfants […] »17 : Pas de rapport sexuel
donc, sinon le rapport sinthomatique d’un homme à son objet et d’une femme à son objet.

Pour conclure, ce qui définit le couple n’est plus la métaphore paternelle (le lien père-mère).
Dans le Séminaire V, Les formations de l’inconscient, la métaphore paternelle fonctionne à
condition de faire de la mère un signifiant. Dans R.S.I., Lacan ne la considère pas comme un
signifiant  mais  comme  celle  qui  s’occupe  de  ses  objets  a,  les  enfants.  Contrairement  à  la
conception du Nom-du-père agissant sur le désir de la mère, le père, dans R.S.I. est corrélé,
non au désir de la mère, mais à une femme, à la jouissance et il ne peut agir sur les enfants
que s’il s’occupe sexuellement d’une femme. Au-delà de sa fonction de père, il faut qu’il
fasse d’une femme, l’objet cause de son désir, c’est à dire son symptôme.

Pour terminer, je voudrais préciser que le symptôme-jouissance, lui, n’est pas régulé par la
signification phallique et donc n’est pas régulé par le Nom-du-père. Il y a un reste, un reste
de jouissance : c’est en définitive le traitement par le sujet dans l’analyse, de la particularité
de ce bout de réel, qui lui offre le choix d’y répondre, ou pas. C’est un choix éthique. Mais, il y
a d’autres choix soumis au destin de la pulsion : l’art, l’écriture par exemple.

 

1 Interview accordée à Gilles Lapouge paru dans le Figaro Littéraire en date du 1er décembre
1966 sous le titre « Un psychanalyste s’explique ».
2 LACAN J., « Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse », Écrits, Seuil, Paris, 1966,
p.269.
3 LACAN J., « Fonction et champ de la parole et du langage », op.cit., p.237-322.
4 LACAN J., Le Séminaire Livre XVI, D’un Autre à l’autre, leçon du 4 décembre 1968, inédit, Publication
interne de l’ALI.
5 LACAN J., Le Séminaire Livre XVII, L’envers de la psychanalyse, 1969-1970, Seuil, Paris, 1991, p.147-148.
6 LACAN J., Le Séminaire Livre V, Les formations de l’inconscient, 1957-58, Paris, Seuil, 1998, p.146.
7 LACAN J., Le Séminaire Livre XVII, L’envers de la psychanalyse, 1969-70, Paris, Seuil, 1991 p.149.
8 LACAN J., Le Séminaire Livre XXII, R.S.I., Ornicar ? Revue du Champ Freudien N° 10, p.10 ; Leçon du



Que reste-t-il ? | 10

13 avril 1976.
9 WEDEKIND F., L’éveil du printemps – Tragédie enfantine, Gallimard, NRF, Paris, 1974.
10 LACAN J., « La Préface à L’Éveil du printemps », Décembre 1974, in L’éveil du printemps– Tragédie
infantile de Frank Wedekind, Gallimard, NRF, Paris, 1974, p.12.
11 LACAN J., « La Préface à L’Éveil du printemps », op.cit., p.12.
12 LACAN J., Le Séminaire Livre XXII, R.S.I., leçon du 21 janvier 1975, in Ornicar ? n° 3, p.107-108.
13 LACAN J., Le Séminaire Livre XXII, RSI, op.cit., leçon du 11 février 1975.
14 LACAN J., Le Séminaire Livre XXII, R.S.I., leçon du 11 mars 1975, Publication interne de l’ALI.
15 LACAN J., Le Séminaire Livre XVIII, Le sinthome, Paris, Seuil, 2005, p.24.
16 Ibid., p.19, Leçon du 18 novembre 1975.
17 LACAN J., Le Séminaire Livre XXII, R.S.I., leçon du 21 janvier 1975, Ornicar ? n°3, p.106.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=Que reste-t-il ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/que-reste-t-il/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=Que reste-t-il ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/que-reste-t-il/
https://twitter.com/intent/tweet?text=Que reste-t-il ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/que-reste-t-il/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=Que reste-t-il ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/que-reste-t-il/

