
Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 1

NÉVROSE, TOPOLOGIE ET FIN D’ANALYSE –
L’IDENTITÉ DE SÉPARATION
Auteur : Christian Demoulin
Date de parution : 17 décembre 2017

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/nevrose-topologie-et-fin-danalyse-lidentite-
de-separation/

Référence :
Christian Demoulin, Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation, in
Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 17 décembre 2017. Consulté le 21 janvier
2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/nevrose-topologie-et-fin-danalyse-lidentite-
de-separation/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 2

Névrose, topologie et fin d’analyse –
L’identité de séparation
Article de Christian Demoulin publié dans la revue PLI n° 1 (revue de psychanalyse
de l’EPFCL-Pôle 9 Ouest).  Intervention prononcée dans le cadre du Collège de
clinique psychanalytique du Sud-Ouest, Unité de Bordeaux, le 20 mai 2006

Névrose

« En d’autres termes, nous retrouvons de façon inattendue, l’énigme (Vexierfrage) qui s’est si
souvent posée à nous : d’où vient la névrose ? Quelle est sa cause ultime, spécifique ? Après
des  dizaines  d’années  d’efforts,  ce  problème se  dresse  devant  nous,  psychanalystes,  aussi
entier  qu’au  départ  ».  Voilà  ce  que  déclarait  Freud  en  1926  à  la  fin  du  chapitre  IX  de  son
ouvrage Inhibition, symptôme et angoisse1. Il est intéressant de reprendre sommairement le
parcours de Freud sur cette question, avant d’aborder l’apport de Lacan. J’ai trouvé dans les
Leçons d’introduction à la psychanalyse, à la XXIIème leçon2, une présentation amusante de
ce qu’est la névrose pour Freud à cette époque. Il illustre son point de vue par un vaudeville
de Nestroy intitulé : Au rez-de-chaussée et au premier.

« Au rez-de-chaussée habite le concierge, au premier étage le propriétaire, un homme riche
et distingué. Tous deux ont des enfants et nous allons supposer qu’on permet à la petite fille
du  propriétaire  de  jouer,  sans  surveillance,  avec  l’enfant  du  prolétaire.  Il  peut  alors
facilement arriver que les jeux des enfants revêtent un caractère mal élevé, c’est-à-dire
sexuel, qu’ils jouent « au papa et à la maman », qu’ils se regardent l’un l’autre dans leurs
activités intimes et excitent mutuellement leurs organes génitaux. La fille du concierge qui,
malgré ses cinq ou six ans, pouvait observer bien des choses de la sexualité des adultes,
peut assumer ici le rôle de la séductrice. Ces expériences vécues suffisent, même si elles ne
se poursuivent pas très longtemps, pour rendre actives chez les deux enfants certaines
motions sexuelles qui, après l’arrêt des jeux en commun, se manifestent pendant quelques
années sous la forme de la masturbation. Ici s’arrête ce qui leur est commun; le résultat final
sera très différent chez les deux enfants. La fille du concierge poursuivra la masturbation à
peu près jusqu’à l’apparition de ses règles, l’abandonnant ensuite sans difficulté, elle prendra
quelques  années  plus  tard  un  amoureux,  peut-être  aussi  aura-t-elle  un  enfant,  elle
s’engagera sur tel ou tel chemin de la vie qui la conduira peut-être à devenir une artiste
populaire,  pour  finir  aristocrate.  Il  est  vraisemblable  que  son  destin  prendra  un  tour  moins
brillant, mais en tout cas, sans avoir subi de dommage du fait de l’activation prématurée de



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 3

sa sexualité, elle accomplira sa vie exempte de toute névrose.

Il  en  va  autrement  pour  la  petite  fille  du  propriétaire.  Celle-ci,  de  bonne  heure  et  encore
enfant, aura le sentiment d’avoir fait quelque chose qui n’est pas bien, elle renoncera, après
une  période  assez  courte,  mais  peut-être  seulement  à  la  suite  d’un  dur  combat,  à  la
satisfaction masturbatoire et en gardera malgré tout quelque chose d’oppressé dans son
être. Lorsque, dans ses années de jeune fille, elle sera en mesure d’apprendre quelque chose
du commerce sexuel  humain,  elle  s’en détournera avec une répugnance inexpliquée et
voudra rester ignorante.  Elle est  vraisemblablement soumise,  encore maintenant,  à une
poussée incoercible à la masturbation, qui réapparaît de nouveau et dont elle n’ose pas se
plaindre. Dans les années où, devenue femme, elle doit plaire à un homme, la névrose
éclatera chez elle, névrose qui la frustrera du mariage et de ses espérances. Or, si l’on
parvient,  grâce  à  l’analyse,  à  comprendre  cette  névrose,  il  s’avère  que  la  jeune  fille  bien
élevée, intelligente et ayant de hautes aspirations, a complètement refoulé ses motions
sexuelles,  mais  que  celles-ci  adhèrent,  de  manière  inconsciente  pour  elle,  aux  piètres
expériences vécues avec son amie d’enfance. Ce qui distingue les deux destins, malgré une
même expérience de vie, c’est que le moi de l’une des filles a connu un développement qui
n’est  pas  intervenu  chez  l’autre.  A  la  fille  du  concierge,  l’activité  sexuelle  est  plus  tard
apparue  tout  aussi  naturelle  et  exempte  de  problèmes  que  dans  l’enfance.  La  fille  du
propriétaire  a  connu  les  effets  de  l’éducation  et  en  a  accepté  les  exigences.  A  partir  des
incitations qui  lui  étaient  offertes,  son moi  a formé pour la  femme des idéaux de pureté et
d’absence de besoin avec lesquels l’activité sexuelle n’est pas compatible; sa formation
intellectuelle a rabaissé son intérêt pour le rôle de femme auquel elle est destinée. Par ce
développement moral et intellectuel supérieur de son moi, elle est entrée en conflit avec les
exigences de sa sexualité ».

On le voit, Freud attribue la névrose aux exigences civilisatrices. L’idéal du moi induit par
l’éducation morale conduit à un refus de la satisfaction sexuelle de sorte que la vie sexuelle
du malade se réfugie dans ses symptômes. Si le névrosé ne sort pas de l’Œdipe, c’est parce
qu’il « reste courbé sous l’autorité du père ». A cette époque, Freud pense que l’angoisse
névrotique est une transformation de la libido non utilisée. C’est cette conception qu’il remet
en question dans Inhibition, symptôme et angoisse. Le moteur du refoulement n’est pas le
refus de satisfaction, la frustration de jouissance. C’est l’angoisse qui suscite le refoulement,
angoisse qui est la réaction originaire aux situations de détresse (Hilflosigkeit). Freud décline
trois modes principaux d’angoisse. L’angoisse de perdre l’amour dans l’hystérie, l’angoisse
de castration dans la phobie et l’angoisse devant le surmoi dans la névrose obsessionnelle.
Dans tous les cas, l’angoisse renvoie au danger de la perte de l’objet, elle est angoisse de
séparation et c’est cela qui arrête le névrosé sur la voie du désir. Le névrosé est celui qui n’a



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 4

pu surmonter l’angoisse de séparation.

J’en viens à Lacan. Dès les Complexes familiaux de 19383, il attribue la névrose à la carence
du père : « Notre expérience nous porte à en désigner la détermination principale dans la
personnalité  du père,  toujours  carente  en quelque façon,  absente,  humiliée,  divisée ou
postiche ». En mettant en avant la carence du père et le déclin de l’idéal patriarcal, Lacan
prend  le  contre-pied  de  ce  que  soutenait  Freud  à  l’époque  de  l’Introduction  à  la
psychanalyse. Ce n’est pas complètement contradictoire si l’on considère que l’identification
à un père non carent est ce qui permet de surmonter l’angoisse de séparation et d’assumer
sa position sexuée dans la civilisation. Cela nous laisse la question de ce que peut être un
père ni carent ni écrasant. Au niveau de la civilisation, on trouve la même divergence. Faut-il
mettre en cause les exigences croissantes de la culture, comme le fait Freud en 19294, ou la
décadence du patriarcat comme le pensait Lacan en 1938 ? C’est une question qui reste très
actuelle mais les deux points de vue ne sont pas incompatibles.

Un second apport important de Lacan concernant la théorie de la névrose, se trouve dans le
Séminaire III  Les psychoses5  lorsque Lacan fait valoir que la névrose est avant tout une
question : Qui suis-je ? Un homme ou une femme ? Suis-je capable d’engendrer ? Et Lacan
ajoute « c’est parce qu’on ne le devient pas qu’on s’interroge et, jusqu’à un certain point,
s’interroger est le contraire de le devenir » (p.  200).  C’est très parlant cliniquement et
nouveau par rapport à Freud mais cela s’articule bien avec la thèse suivant laquelle le
névrosé n’a pas surmonté l’angoisse de castration : il reste en-deça du franchissement qui
serait en même temps réponse à la question.

Qu’en est-il alors du rapport de la névrose à la sexualité ? La fable du rez-de-chaussée et du
premier étage que rapporte Freud oppose la névrose à une sexualité disons normale. Mais
l’analyse des fantasmes névrotiques a montré à Freud leur parenté avec la perversion. Il le
dit déjà dans ses Trois essais sur la théorie sexuelle de 19056 : « La névrose est pour ainsi
dire le négatif de la perversion ». A l’époque, Freud s’intéressait surtout à l’hystérie. Mais la
névrose  obsessionnelle  confirme  ce  point  de  vue,  comme  le  montre  l’article  de  1919  Un
enfant est battu7. Freud sous-titre son article Contribution à la connaissance de la genèse des
perversions sexuelles alors qu’il s’agit de l’analyse de fantasmes érotiques dans des cas de
névrose obsessionnelle.

Lacan reprend ce thème dans le séminaire RSI8 : « Le névrosé est quelqu’un qui n’arrive pas
à atteindre ce qui est pour lui le mirage où il trouverait à se satisfaire, c’est à savoir une
perversion. Une névrose, c’est une perversion ratée ». N’allez pas trop vite en conclure que
l’analyse  mène  de  la  névrose  à  la  perversion.  La  névrose  a  affaire  à  la  perversion  comme
mirage, nous dit Lacan. Le mirage qui entoure la perversion, mirage que le pervers soutient



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 5

face à l’Autre, c’est le mirage du démenti de la castration. L’analyse conduit le névrosé au-
delà de ce mirage,  soit  à  l’assomption de la  castration.  Comme l’écrit  Lacan :  «  C’est
l’assomption de la castration qui  crée le manque dont s’institue le désir  »9.  Le pervers
substitue au désir une volonté de jouissance dont il peut se prétendre le maître. Mais en
vérité, il en est l’esclave, soumis à la Loi de l’Autre comme impératif de jouissance. C’est ce
que montre Lacan dans son Kant avec Sade.10

C’est la découverte de la castration maternelle lors de la phase phallique infantile qui est le
carrefour structural  entre névrose et perversion.  Freud en avait  montré l’importance en
192311.  Dans le  Séminaire La relation d’objet12,  Lacan éclaire ce carrefour  structural  en
opposant deux modes de réponse à l’angoisse de castration suscitée par la découverte de la
castration maternelle, la phobie côté névrose, le fétiche côté perversion. Le névrosé répond à
l’angoisse  par  le  signifiant  là  où  le  pervers  répond  au  niveau  imaginaire.  L’angoisse  de
castration dont témoigne le phobique est au cœur de la névrose. Elle est angoisse du désir
de l’Autre,  en rapport  avec la  castration de l’Autre,  crainte  que l’Autre  ne réclame sa
castration.  Crainte  d’autant  plus  grande  que  le  père  ne  joue  pas  son  rôle  de  tiers.
L’introduction du signifiant de la  phobie comme métaphore est  le  premier  pas dans la  voie
d’une assomption de la castration, assomption qui est aussi une séparation par rapport à
l’Autre primordial, soit la mère dans le schéma œdipien.

Restant en-deça de l’assomption de la castration, le névrosé est en difficulté par rapport au
désir  :  désir  toujours vécu sur  le  mode de l’insatisfaction chez l’hystérique,  qui  en fait
reproche à l’Autre. C’est ce qui a pu faire croire à Freud qu’il s’agissait d’une frustration de
jouissance par l’Autre, en l’occurrence le père sévère. Désir vécu comme impossible chez le
névrosé obsessionnel qui ne peut que postposer toute réalisation effective et que disqualifier
le désir de l’Autre. Désir prévenu chez le phobique qui est celui dont le symptôme témoigne
le plus directement de l’angoisse de castration devant le désir de l’Autre. Aussi est-ce la
phobie que Freud interroge de manière insistante à partir du petit Hans et de L’homme aux
loups lorsqu’il révise le statut de l’angoisse dans Inhibition, symptôme et angoisse.

Pour  parer  à  cette  difficulté  quant  au  désir,  le  névrosé  tend  à  privilégier  le  régime  de  la
demande, de substituer au désir la demande de l’Autre, que ce soit pour s’y conformer ou,
tout aussi bien, pour la mettre en échec. Au niveau imaginaire de la relation au miroir, le
névrosé  s’efforce  de  maintenir  l’identification  à  la  loi  du  plaire,  en-deçà  du  désir.  C’est
l’identification  du  moi  idéal,  mode  imaginaire  d’identification  au  phallus,  mais  qui  réussit
moins  bien chez  le  névrosé que chez  le  pervers.  Car  le  névrosé a  subi  pleinement  la
castration  imaginaire,  à  la  différence  du  pervers  qui  a  trouvé  un  subterfuge.  Le  névrosé  a
beau se vouloir un Moi fort, il ne se considère tout compte fait que comme un « En trop », du



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 6

côté  de  l’impuissance.  En  suivant  le  modèle  du  graphe  de  Lacan  à  deux  étages,
correspondant au dédoublement de la chaîne signifiante qu’implique la théorie freudienne de
l’inconscient, nous pouvons passer du niveau imaginaire au niveau fantasmatique13.

Au niveau du fantasme, c’est l’objet a en tant qu’objet prégénital qui fonctionne comme
bouchon par rapport à la question du désir de l’Autre. L’objet oral et l’objet anal sont des
objets du registre de la demande. L’objet oral est l’objet privilégié de la demande à l’Autre
tandis que l’objet anal est l’objet de la demande de l’Autre. Dans le fantasme, le sujet se fait
être objet oral ou anal, sein ou excrément. Lacan en déduit que c’est la demande de l’Autre
qui fait fonction d’objet du fantasme de sorte que le fantasme se réduit à la pulsion pour le
névrosé.  On peut  peut-être  avancer  que,  du  côté  hystérique,  le  fantasme fondamental
complète le sujet par l’objet oral, sein ou placenta, ce qui renvoie à la question de la place et
du plaquage, le côté pot de colle et son envers abandonnique avec un appel au désir dans
l’Autre  au  niveau  de  la  pulsion  invocante,  un  appel  à  la  voix  dans  l’Autre.  Du  côté
obsessionnel, le fantasme fondamental complète le sujet par l’objet déchet, l’objet fécal, ce
qui renvoie à la question de l’ »En trop », le côté éternel emmerdeur avec un appel au désir
dans l’Autre au niveau de la pulsion scopique, un appel au regard dans l’Autre.

Topologie

Il y a chez Lacan plusieurs modèles topologiques mais disons que, grosso modo, on peut
distinguer deux approches topologiques, si l’on n’y inclut pas les schémas, les graphes et les
divers mathèmes. C’est d’une part la topologie torique, qui va du tore au cross cap en
passant par le huit intérieur et la bouteille de Klein et, d’autre part, la topologie nodale, qui
part du nœud borroméen à trois ou à quatre, inclut le nœud olympique, le nœud de trèfle ou
la tresse. La topologie torique est surtout développée dans le Séminaire IX  L’identification14

tandis que la topologie nodale apparaît dans le Séminaire XX Encore15 et est développée dans
tous les séminaires ultérieurs.

Le modèle torique permet de représenter très simplement la relation de dépendance du désir
du névrosé par rapport à la demande de l’Autre. Il y suffit de deux tores enlacés. En effet, la
demande qui se réitère peut être représentée par les tours de spire qui s’enroulent autour du
vide interne du tore tandis que le désir sera représenté par le vide interne. Lorsque deux
tores sont enlacés, la demande de l’un s’articule au désir de l’autre et vice et versa. Le cross
cap  est  une  figure  auto-traversée,  non  réalisable  dans  notre  espace  en  trois  dimensions.
Lacan l’utilise pour représenter l’assomption de la castration parce qu’une coupure en huit
intérieur permet de la séparer en deux parties, une bande de Moebius et un reste. La bande
de Moebius représente le sujet divisé tandis que le reste représente l’objet a du fantasme.
L’assomption  de  la  castration  équivaut  dès  lors  à  ce  que  Lacan  nomme traversée  du



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 7

fantasme dans sa Proposition d’octobre16. On voit que c’est d’une opération de séparation
qu’il s’agit, séparation d’avec l’objet a fantasmatique où le sujet névrosé mettait son être.

Je passe directement à la topologie des nœuds. Lacan a d’abord pensé la névrose comme un
nœud olympique dans le Séminaire XXI Les non dupes errent.17 Le nœud borroméen est un
nœud tel que si un seul des ronds de ficelle est rompu ou manque, il n’y a plus de nœud et
c’est la folie comme dénouement. Le nœud borroméen représente la normalité et son horizon
de folie toujours possible, comme limite interne de la liberté. Car pour Lacan, le fou, c’est
l’homme libre.  Dans  le  nœud olympique,  par  contre  les  ronds  de  ficelle  sont  entrelacés  de
sorte que si l’un vient à se rompre ou à manquer, les autres restent noués. C’est l’idée que
(je cite) « les névrosés sont increvables ». Lacan évoque leur résistance aux évènements
tragiques comme la guerre où ils seraient les seuls à se comporter d’une façon admirable.
C’est vraiment un bel éloge qu’il  fait  du névrosé mais en même temps, c’est un éloge
paradoxal puisqu’il explicite ce qui est à ses yeux le motif de cet héroïsme du névrosé dans
la guerre : « Rien ne leur fait. Que ce soit le Réel, l’Imaginaire ou le Symbolique qui leur
manque, ils tiennent le coup ». L’exemple de nouage olympique que donne Lacan, c’est la
phobie du petit  Hans où le  cheval  est  «  le  représentant  de trois  circuits  »  identifiés ici  aux
trois ronds, du réel, de l’imaginaire et du symbolique. C’est le cheval qui fait tenir ensemble
les trois ronds, sur le mode olympique.

C’est intéressant mais ce point de vue n’a pas eu de suite. Lacan n’a pas repris la question
du nœud olympique. Il en est venu à proposer le nœud borroméen à quatre ronds de ficelle,
le quatrième rond étant le symptôme. Alors que dans le modèle olympique le symptôme se
trouve sur les trois ronds et les fait tenir ensemble, dans le nœud borroméen à quatre, le
symptôme est un quatrième rond qui redouble le symbolique. On voit bien l’importance que
Lacan donne au symptôme et la difficulté où il se trouve pour le situer. On pourrait peut-être
envisager  une  autre  façon  de  figurer  le  symptôme.  Le  rond  de  ficelle  est  déjà  une
idéalisation. Car avec trois ronds, par exemple trois élastiques, impossible de faire un nœud.
Il faut au moins une ficelle non fermée pour fabriquer le nœud de sorte qu’il y a au moins un
nœud du nœud. N’est-ce pas là représentation propice à figurer le symptôme comme ce qui
fait nouage ? Le symptôme comme nœud de nœud.

Fin d’analyse

La névrose se spécifie de ce que le symptôme soit œdipien, que le « Nom-du-Père soit aussi
le Père du Nom » dit Lacan dans le Séminaire XXIII Le sinthome18. La carence du père de la
réalité ne signe pas pour autant la forclusion du Nom-du-Père. Le névrosé est entré dans
l’oedipe  mais  n’en  est  pas  sorti,  c’est  en  cela  que  son  symptôme  est  œdipien.
Corrélativement, Lacan en arrive à faire du complexe d’Œdipe un symptôme, en tant que



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 8

nouage, position qui entraîne une relativisation voire une dévalorisation du Nom-du-Père
;comme dans ce passage du séminaire RSI où il attribue le Nom-du-Père à Freud en évoquant
son fondement religieux « C’est par son Nom-du-Père, identique à ce qu’il appelle la réalité
psychique, qui n’est rien d’autre que la réalité religieuse, c’est par cette fonction de rêve que
Freud instaure le lien du symbolique, de l’imaginaire et du réel ».

Cela revient à situer le symptôme du côté du symbolique. Dans la même leçon du Séminaire
R.S.I.19, Lacan propose une nouvelle définition du symptôme : « Je définis le symptôme par la
façon  dont  chacun  jouit  de  l’inconscient  en  tant  que  l’inconscient  le  détermine  ».  La
psychanalyse  ne  peut  donc  obtenir  qu’une  transformation  du  symptôme.  Et  Lacan  se
demande dans le Séminaire suivant20 si, finalement, le symptôme ne relève pas du réel plutôt
que  du  symbolique.  L’hypothèse  qu’il  suggère  est  celle  d’un  nœud  borroméen  où
l’inconscient correspond au symbolique, le corps à l’imaginaire et le symptôme au réel.
« Après tout » dit-il, « on peut faire une théorie de Freud en faisant de cet imaginaire, à
savoir du corps, ce qui tient séparé l’ensemble constitué par le nœud du symptôme et du
symbolique ». Si le symptôme relève du réel, un réel noué au symbolique, quelle peut être la
portée thérapeutique d’une analyse ? Sans doute de passer du symptôme qui dérange à un
symptôme dont on s’arrange, un symptôme simplifié et plus satisfaisant pour le sujet. C’est
ce qui conduit Lacan à élargir la notion de symptôme au point de dire qu’une femme pour un
homme est toujours un symptôme, et un homme pour une femme, pire qu’un symptôme, un
ravage. La question est reprise dans le Séminaire suivant21. « En quoi consiste ce repérage
qu’est  l’analyse  ?  »  dit-il  «  Est-ce  que  ce  serait,  ou  non,  s’identifier,  tout  en  prenant  ses
garanties  d’une  espèce  de  distance,  à  son  symptôme  ?  ».  Cela  revient  à  penser  la  fin  de
l’analyse  comme  identification  au  symptôme.  Si  l’on  entre  en  analyse  par  le  Discours  de
l’Hystérique, en mettant au travail l’énigme du symptôme comme question, à la sortie la
question  est  close  puisque  le  sujet  assume  son  symptôme  au  point  de  s’y  identifier.  Mais,
bien sûr, il ne s’agit pas du symptôme de départ. Ce qui permet à Lacan cette formulation
nouvelle,  il  le  précise,  c’est  d’avoir  « avancé que le symptôme peut être le  partenaire
sexuel ».

L’analyse permettrait donc de passer du symptôme prégénital au symptôme génital. Il s’agit
de « connaître son symptôme », ce qui veut dire savoir faire avec, savoir le débrouiller, le
manipuler. « Savoir y faire avec son symptôme, c’est là la fin de l’analyse. Il faut reconnaître
que c’est court » conclut-il. Entre la conception du symptôme comme façon de jouir de son
inconscient et celle du symptôme partenaire sexuel, il n’y a pas contradiction mais éclairage
différent, selon qu’on aborde le symptôme par le symbolique ou par le réel. On peut d’ailleurs
relever tel passage de La troisième où Lacan situe le symptôme au niveau de la jouissance
phallique, à l’intersection du symbolique et du réel. De ce point de vue, la cure est ce qui



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 9

permet de gagner sur le symptôme, de le réduire mais avec un reste. C’est à la place de ce
reste que vient le partenaire symptôme.

Penser  la  fin  de  l’analyse  comme  identification  au  symptôme,  c’est  une  perspective  qui
semble différente de celle de l’assomption de la castration comme séparation. C’est là que le
travail de Colette Soler sur Les invariants de l’analyse finie22 m’a paru éclairant. Elle oppose
les identifications d’aliénation et l’identité de séparation. Les identifications d’aliénation sont
des identifications via l’Autre et sont destinées à chuter dans l’analyse. Colette Soler évoque
les signifiants de l’Autre : « ça va des idéaux, I(A), jusqu’au signifiant phallique ». Elle ajoute
« ce ne sont  que les  cache-misère d’un sujet  qui  n’est  que supposé,  et  qui  n’est  pas
identifiable  dans  l’Autre  où  il  ne  fait  fonction  que  de  manque,  (-1)  ».  Il  s’agit  bien
d’identification et  non d’identité.  Par  contre,  le  symptôme « n’est  pas du côté de l’Autre,  il
vient du réel, de la jouissance ». Et dès lors, «  la fin par l’identification au symptôme est une
fin par l’identité, pas par l’identification, plus précisément, une fin par ce que je vais appeler
une identité de séparation. Il n’y en a d’ailleurs pas d’autre, d’identité ».

Je conclus : la fin de l’analyse pour le névrosé, c’est la sortie de la dépendance de son désir à
la demande de l’Autre. Cette sortie,  c’est l’identification au symptôme selon Lacan, en tant
que suppléance au non rapport  sexuel.  C’est  bien pourquoi  Lacan y situe le partenaire
symptôme  et  pas  la  cassette  symptôme  de  l’avare  ou  la  boulimie  symptôme.  Cette
identification  au  symptôme,  on  peut  soutenir  avec  Colette  Soler  qu’elle  est  la  véritable
identité  du  sujet,  son  identité  de  séparation.

Article mis en ligne avec l’aimable autorisation de Laurent Demoulin

1� FREUD S., Inhibition, symptôme et angoisse (1926), PUF, Paris 1968.
2� FREUD S., Leçons d’introduction à la psychanalyse (1917), Œuvres complètes tome XIV,
PUF, Paris 2000.
3� LACAN J., Les complexes familiaux dans la formation de l’individu (1938), Autres écrits p.
23-84. Seuil, Paris 2001.
4� FREUD S., Le malaise dans la culture (1929), Œuvres complètes XVIII, PUF, Paris 1994.
5� LACAN J., Le Séminaire livre III, Les psychoses (1955-1956), Seuil, Paris 1981.
6� FREUD S., Trois essais sur la théorie sexuelle (1905), Gallimard, Paris 1987.
7� FREUD S., Un enfant est battu (1919), Névrose psychose et perversion.
8� LACAN J., Le séminaire livre XXII R.S.I., séance du 18.02.1975, Inédit.
9� LACAN J., Du «Trieb» de Freud et du désir du psychanalyste (1964), Ecrits, Seuil, Paris
1966. p. 851-854.



Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation | 10

10� LACAN J., Kant avec Sade (1963), Ecrits, op. cit. p. 765-790.
11� FREUD S., L’organisation génitale infantile (1923), La vie sexuelle, PUF, Paris 1969, p.
113-116.
12� LACAN J., Le Séminaire livre IV La relation d’objet (1956-1957), Seuil, Paris 1994.
13� LACAN J., Subversion du sujet et dialectique du désir (1960), Ecrits, Seuil 1966, p.
793-827.
14� LACAN J., Le Séminaire livre IX L’identification (1961-1962) inédit.
15� LACAN J., Le Séminaire livre XX Encore (1973-1974), Seuil, Paris 1975.
16� LACAN J., Proposition du 9 octobre 1967 sur le psychanalyste de l’école. Autres écrits, p.
243-259, Seuil, Paris 2001.
17� LACAN J., Le Séminaire livre XXI Les non dupes errent (1973-1974), inédit, séance du
11.12.1973.
18� LACAN J., Le Séminaire livre XXIII Le sinthome (1975-1976), Seuil, Paris 2005, cfr p. 22.
19� LACAN J., Le séminaire livre XXII RSI (1974-1975), inédit, séance du 11.2.1975.
20� LACAN J., Le Séminaire livre XXIII, Le sinthome, Seuil, 2005. Chapitre 9.
21� LACAN J., Le Séminaire livre XXIV, L’insu que sait de l’une-bevue s’aile à mourre, inédit,
séance du 16.11.1976.
22� SOLER C., Les invariants de l’analyse finie, Hétérité 5, Buenos Aires 2004, p.
113-121.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/nevrose-topologie-et-fin-danalyse-lidentite-de-separation/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/nevrose-topologie-et-fin-danalyse-lidentite-de-separation/
https://twitter.com/intent/tweet?text=Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/nevrose-topologie-et-fin-danalyse-lidentite-de-separation/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=Névrose, topologie et fin d’analyse – L’identité de séparation&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/nevrose-topologie-et-fin-danalyse-lidentite-de-separation/

