
Le désir, pas sans la jouissance | 1

LE DÉSIR, PAS SANS LA JOUISSANCE
Auteur : Colette Soler
Date de parution : 30 novembre 2017

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/le-desir-pas-sans-la-jouissance/

Référence :
Colette Soler, Le désir, pas sans la jouissance, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne],
publié le 30 novembre 2017. Consulté le 8 janvier 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/le-desir-pas-sans-la-jouissance/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



Le désir, pas sans la jouissance | 2

Le désir, pas sans la jouissance
Article de Colette Soler publié dans la revue PLI n° 4 (Revue de psychanalyse de l’EPFCL-

France pôle Ouest) à partir de la retranscription d’une conférence prononcée le 24 janvier
2009 à Saint-Brieuc.

 

Je ne suis pas complètement enchantée par le titre que j’ai choisi. Enfin je l’ai choisi
comme d’habitude par anticipation. Et en fait je ne suis pas complètement
enchantée parce que nous travaillons dans les collèges cliniques sur le thème des
« dits-déprimés », et j’ai une question concernant  les états dépressifs : ces états,
ils existent, ne commençons pas par dire que c’est la civilisation qui les invente.
Mais la question est de savoir si ce sont plutôt des figures de la jouissance ou des
figures du désir ? Donc j’avais cette question latente.

J’avais une autre intention qui était peut-être d’apporter un petit tempérament à la
grande opposition qui se répète maintenant : ou le désir, ou la jouissance. Il est vrai
qu’il y a une grande opposition, une distinction plus exactement dans la théorie
analytique de Lacan entre le désir et la jouissance. Comme c’est un thème immense
je donne deux, trois petites références sur ce point que je ne vais pas traiter du
tout.

Vous remarquerez que quand on dit le désir et/ou la jouissance, on met le désir et la
jouissance au singulier, ce qui est déjà particulier, la jouissance au singulier, et de
fait, il y a une thèse lacanienne qu’il faut poser au principe, je pense, pour pouvoir,
après, faire des nuances. Dans un article des Ecrits, intitulé « Du Trieb de Freud »,
page 853, Lacan  évoque « la mésaventure du désir » 1– jolie expression – quand il
s’approche de la jouissance. Et il dit : « Ce drame n’est pas l’accident que l’on
croit », ça veut dire que ce n’est pas contingent, c’est structural : « Il est
d’essence : car le désir vient de l’Autre, et la jouissance est du côté de la Chose ».
C’est donc une première référence qui est très importante. Encore faudrait-il
expliquer cette phrase qui demanderait de très longs commentaires. Le désir vient
de l’Autre, cela veut dire au moins une chose, c’est que le désir est un effet de la
parole, c’est à dire pas seulement du signifiant mais un effet d’une parole articulée
dans un discours, et que, effet de la parole, il est aussi un signifié de la parole, il est
signifié par la parole. Et dans la psychanalyse on n’a accès évidemment au désir
que par la parole qui peut s’énoncer.



Le désir, pas sans la jouissance | 3

Il y a une deuxième référence, celle du Séminaire Encore2 que je mets donc aussi
en liminaire de mon propos : Il y a un schéma où Lacan représente la jouissance
comme un truc un peu informe ; elle est au singulier ; il la met comme cela dans
une espèce de forme oblongue. Il dit à la page 85 : « la jouissance est une limite
(…) elle ne s’interpelle, ne s’évoque, ne se traque, ne s’élabore qu’à partir d’un
semblant ». Ça veut dire au moins que la jouissance est réelle et qu’on n’essaie de
l’approcher –  spécialement dans la psychanalyse parce que dans la psychanalyse, il
y a quand même l’idée de mettre à jour la jouissance et le désir qui animent
l’analysant – qu’à partir des semblants. C’est donc une première opposition du
symbolique au réel, du désir à  jouissance.

Mais plus précisément, ce qu’il ne faut pas oublier quand on entre dans ces
questions, c’est que le désir, j’évoque encore les Ecrits à la page 786 : le désir est
une défense d’outrepasser certaines limites dans la jouissance.3 Cela veut dire que
désir et jouissance s’opposent, pour faire une comparaison un peu massive, comme
du vide et du plein. Dès qu’on parle de désir, il y a du vide.

Pas de désir sans cela. La jouissance quand on la dit au singulier – très difficile à
qualifier puisque réelle – mais en tout cas, elle n’appelle pas le vide,  l’attribut du
vide.

Je voudrais vous donner une indication plus clinique. Dès qu’il y a désir – quel qu’il
soit, pas forcément sexuel, il y a beaucoup de genres de désirs – dès qu’il y a désir
on est assuré qu’il y a eu un effet séparateur d’avec la jouissance.

L’objet transitionnel

L’objet le plus simple que j’ai trouvé pour évoquer cela avec vous, l’exemple le plus
simple pour l’illustrer, c’est de revenir à quelque chose que tout le monde doit sans
doute connaître, l’objet transitionnel. Vous savez que Lacan a pu dire que son objet
a devait quelque chose à l’objet transitionnel de Winnicott. L’objet transitionnel est
tout à fait intéressant comme phénomène parce que finalement c’est un objet
d’attachement qui apparaît pour le tout-petit dans le champ de la perception, dans
les coordonnées de la perception, c’est un objet du monde, ça n’est pas l’objet a qui
n’a pas d’image, qui n’a pas de forme. C’est un objet du monde et c’est un objet qui
apparemment ne sert à rien au niveau des besoins, au niveau de ce que les soins à
l’enfant appellent.

Alors Lacan évoque cet objet transitionnel et je tiens à vous dire comment il en



Le désir, pas sans la jouissance | 4

parle. Il dit, pour désigner l’objet transitionnel (Ecrits page 814, Subversion du sujet
et dialectique du désir) : « La bribe de lange, le tesson chéri que ne quittent plus la
lèvre ni la main ».4

Attention, il pèse ses mots : bribe et tesson. Vous voyez tout de suite que c’est
autre chose que le pouce ou la mèche de cheveux, ce n’est pas une partie du corps.
Le pouce n’est pas un objet transitionnel effectivement. Bribe et tesson désignent
des fragments discrets, séparés et qui ne sont pas du corps propre ; on n’est donc
pas dans le champ de l’auto-érotisme. Le pouce y serait plutôt. Et au fond ce sont
de ces bribes auxquelles la lèvre et la main s’attachent comme si l’enfant 
arraisonnait cet objet. Et pour quoi faire ? On pourrait se demander si les gadgets
de la civilisation n’ont pas quelque chose de transitionnel. La différence en tout cas
serait que pour l’objet transitionnel, sa génération est spontanée, il se produit sans
aucune induction de l’Autre alors que ce que produit la civilisation vient
évidemment de l’Autre.

Et il a deux caractéristiques : l’attachement farouche c’est à dire que si cet objet
disparaît, c’est le drame, la crise, la famille en émoi – première caractéristique. Et,
deuxième caractéristique, c’est que vient un moment où il est désinvesti sans qu’il
y ait de deuil, sans qu’il y ait rien qui ressemble à un processus de deuil – deuil qui
est tellement important quand on veut parler des dépressions justement.

A quoi ça sert un objet transitionnel ? Je vous donne la thèse de Lacan : cet objet a
une fonction. Lacan emploie le terme de détachement. De détachement par rapport
à quoi ? Détachement par rapport à l’objet maternel. L’objet maternel a plusieurs
faces : c’est l’Autre de la demande, mais c’est aussi l’Autre du corps à corps, l’Autre
de la jouissance primaire. Et donc cet objet a une fonction séparatrice à l’égard de
ce premier objet là.

Et en effet c’est comme cela que dans la pratique des tout petits, on use de cet
objet : il crie, il demande, il réclame, hop ! On lui donne la bribe en question  et
pour un temps ça tranquillise. La fonction séparatrice une fois qu’elle est aperçue,
Lacan la traduit en disant que cet objet indique, il est un emblème, il indique au
niveau de l’observation que la cause du désir est à sa place dans l’inconscient.

Ça veut dire qu’un effet de détachement d’avec l’objet primordial a été produit ; on
ne sait pas quoi, comment, on ne l’isole pas mais il a été produit. L’attachement
électif sur l’objet transitionnel indique au fond dans sa fonction séparatrice, que le
principe séparateur est en action, principe séparateur nécessaire pour qu’il y ait du



Le désir, pas sans la jouissance | 5

désir, quel qu’il soit.

Je veux quand même signaler, puisqu’il y a des gens qui travaillent avec des
enfants, que l’objet transitionnel chez Lacan, n’est pas du tout la même chose que
l’objet transitionnel chez Winnicott. D’ailleurs le terme même d’objet transitionnel
l’indique.

Winnicott appartient à un courant et à une époque qui avait théorisé avec Karl
Abraham, l’opposition entre l’objet partiel, les objets partiels de la pulsion : oral
anal…etc. et ce qu’ils appelaient l’objet total, disons le partenaire humain. Et
Winnicott, son objet transitionnel, il considère justement qu’il fait transition entre
l’auto-érotisme du bébé et l’investissement d’un objet extérieur, total … transition
entre l’auto-érotisme et la relation d’objet au partenaire ; c’est si vrai qu’il produit
même la notion d’espace transitionnel, tous les objets intermédiaires entre
l’autoérotisme qui consiste à jouir du corps propre,  et l’investissement du
partenaire humain à l’extérieur.

Chez Lacan, c’est le contraire : l’objet transitionnel n’a pas une fonction de
transition, il a une fonction de séparation parce que pour qu’il y ait un
investissement de désir sur un objet, un partenaire humain, eh bien il faut qu’il y ait
d’abord une séparation primaire avec l’objet primaire. Donc c’est quand même très
opposé.

Ceci pour vous illustrer et référencer cliniquement le fait que « le désir défense » se
comprend avec cette notion qu’il faut qu’il y ait eu une limite dans la jouissance
pour qu’il y ait du désir. Là j’étais sur le terrain de l’opposition désir –jouissance
mais tournons le volet.

Il n’y a pas de désir qui ne vise un gain de jouissance. Désirer – si on trouve une
exception je l’accepterai si je ne peux pas la récuser…mais il n’y a pas de désir qui
ne vise un gain de jouissance. C’est vrai même du désir de privation.

Seulement je dis un gain de jouissance, ce n’est pas la jouissance au singulier,
informe, réelle, c’est de la jouissance déjà spécifiée, déjà limitée, déjà organisée,
celle au fond que Lacan écrit quand il écrit l’objet a dans son écriture des discours.

Dans chaque discours il y a de la jouissance qui est insérée, que Lacan écrit avec
l’objet a et le fait qu’il s’agisse d’une jouissance spécifiée et limitée, Lacan l’indique
bien quand il utilise le terme de plus-de-jouir. Le désir est un moins-de-jouir, il se



Le désir, pas sans la jouissance | 6

fonde sur un moins-de-jouir mais il se corrèle – justement parce qu’il est fondé  sur
un moins –  toujours à une quête, à un bénéfice de jouissance qui est un plus-de-
jouir. Ca ne va jamais plus loin qu’un petit bonus, dit Lacan.

Donc le désir pas sans la jouissance : dans cette phrase, la jouissance ne doit pas
être au singulier ; c’est : pas sans « de » la jouissance, qui a acquis la structure
discrète et discontinue du signifiant. Au final – très difficile de dire au final avec
Lacan, parce que, le final, est-ce quand il disparaît ? et qu’il arrête le séminaire ? Ou
est-ce que c’est la fin de telle étape ?  Mais enfin, jusqu’à 1975, au final, Lacan peut
dire que notre modalité de jouissance, (notre, c’est à dire la modalité civilisée du
monde auquel nous appartenons aujourd’hui, le monde occidental – vous relirez le
paragraphe à la page 53 et 54 de Télévision,  il parle du racisme justement – ) notre
modalité de jouissance ne se situe plus désormais que du plus-de-jouir et ne se
parle pas autrement. Donc c’est de cette jouissance là qu’il s’agit quand on la
connecte au désir. Et au lieu de désir pas sans la jouissance, j’aurais du dire pas
sans le plus-de-jouir, ça aurait été plus juste.

Raté de la cause du désir

Alors je crois que la question de la dépression est l’occasion de reprendre ces
questions d’articulation – c’est une question classique de l’enseignement de Lacan
— entre désir et jouissance. En effet, la dépression, l’état dépressif, qu’est-ce que
c’est ?

D’abord, j’insiste, ce n’est pas la tristesse. Il y a souvent de la tristesse dans la
dépression mais le triste n’est pas forcément déprimé. Il y a des tristes actifs et
même hyper actifs. Le déprimé lui, triste ou pas – ça dépend des cas, il y en a des
pas tristes ; j’ai recueilli cette phase de la bouche de quelqu’un qui avait une
dépression mélancolique, mais enfin il parlait de l’épisode qu’il avait traversé, il
disait : « je ne souffrais pas », « je n’étais ni triste ni gai », mais ajoutait-il « je
n’avais plus mon commandement », belle expression de son cru – autrement dit il
ne pouvait plus bouger. Je laisse de côté la dépression mélancolique mais les
dépressions communes qui peuvent toucher quiconque à un moment ou à un autre
selon les circonstances, les états dépressifs ce sont des phénomènes
d’inappétence ; tout d’un coup le sujet désinvestit ce qui l’occupait jusque là, tous
les objets de la réalité.

Dans notre vocabulaire on peut dire que ce sont des états dans lesquels l’objet a,
en tant qu’il manque, perd sa fonction de cause du désir ; l’objet a, dit Lacan, est



Le désir, pas sans la jouissance | 7

cause du désir. Il peut l’être, mais il ne l’est pas toujours. La question de savoir
comment l’objet a peut perdre sa fonction de cause  en implique une autre, que je
ne vais pas traiter, mais qui est prioritaire en réalité : comment l’objet a acquiert-il
sa fonction de cause ? A quelles conditions ?

Et après tout il y a dans l’enseignement de Lacan, une très jolie définition de la
disposition dépressive du névrosé quand il dit que le névrosé se caractérise par
« un désir instable et douteux en sa problématique », ce qui signifie, entre autre,
que la fonction de cause est fluctuante. Donc je prends de l’état dépressif une
définition qui est simple, large, mais que je crois exacte : l’état dépressif est un raté
du désir, un suspens de la fonction de la cause, qui est plus ou moins épisodique
selon les cas et les structures

Dès lors, il n’est pas étonnant que les dépressions se développent dans les deux
champs ou à partir des deux champs où le désir cherche ses objets. Quels sont ces
champs ? Freud les a désignés avec une remarquable simplicité : le champ du
travail et de l’amour… c’est à dire là même où se développent les symptômes et les
sublimations. Dans ces deux champs effectivement on voit des occurrences, des
types de dépression distincts : les états dépressifs par échec, et les états dépressifs
par perte ou déception amoureuse. Cette distinction travail – amour, Lacan l’a
reprise telle que, et l’a re-nommée autrement : là où Freud disait travail, il dit les
« réalisations les plus effectives » vous le trouverez dans la « Note aux italiens »5.
C’est le domaine des œuvres, par lesquelles on se réalise professionnellement ou
artistiquement. Et puis, aux réalisations les plus effectives, aux œuvres du travail, il
oppose ce qu’il appelle les « réalités les plus attachantes », ce sont celles qui nous
attachent, dans le domaine de l’amour sous toutes ses faces.

Le désir peut défaillir, se déprimer, perdre ses impulsions, son dynamisme dans ces
deux champs. Cela pose la question de ce qu’ils ont de commun. Ce sont deux
domaines où chaque sujet fait l’épreuve de savoir ce qu’il peut. Il fait l’épreuve de
vérifier ce dont il est capable – c’est particulièrement visible dans le champ des
réalisations effectives  mais aussi dans le champ de l’amour. D’ailleurs cela se dit :
« je ne suis pas capable d’aimer », on entend cela régulièrement. Et donc les sujets
font l’épreuve de ce dont ils sont capables, donc de ce qu’ils valent, puisque dans
notre monde ce dont on est capable définit notre valeur. Alors quel est le point
commun aux entreprises de la civilisation et aux affaires de l’amour ?

Je crois qu’on pourrait prendre beaucoup de formules pour dire le point commun. Je
prends la formule que je crois la plus aboutie et je l’emprunte à l’enseignement de



Le désir, pas sans la jouissance | 8

Lacan : c’est que dans ces deux champs, l’enjeu est ce que Lacan a nommé la
jouissance phallique. Freud lui, pour les œuvres de la civilisation, avait dit : il s’agit
de la libido mâle homosexuelle, c’est ça qui y est en jeu, c’est pourquoi qu’il pensait
que les femmes étaient peu propices aux œuvres de la civilisation. Chez Lacan, la
jouissance phallique est plus générale et ne concerne pas uniquement l’homme.  La
jouissance phallique, c’est la jouissance en tant qu’elle a la même structure que le
signifiant. Pour se la représenter, quand on n’a pas parcouru tous ces textes
complexes, Lacan a donné une définition vraiment simple et convaincante. Il dit que
la jouissance phallique, c’est la jouissance du pouvoir. Entendez le pouvoir dans
tous les domaines : il y a le pouvoir politique et policier, certes, mais aussi le
pouvoir créateur, et le pouvoir sexuel, et le pouvoir de séduction, etc. Le problème
du pouvoir est partout. Le domaine de la jouissance phallique, c’est un domaine où
on peut dire : j’y arrive. Il arrive, qu’on y arrive. C’est un domaine où on peut avoir
des réussites, plus ou moins certes, on est là dans le quantitatif. Mais quand on n’y
arrive pas à remplir les objectifs fixés, alors là c’est déprimant.

Dans cette homogénéisation des deux champs de la jouissance phallique, il y a ce
que Lacan a appelé en 58 un « champ clos », un champ clos où au fond nul n’y
arrive jamais. A quoi ? Au rapport des jouissances. Je n’y arrive jamais. Je, c’est le
sujet quelconque, tout sujet. Et au fond, les mésaventures du désir cherchant de la
jouissance, butent précisément, quand il s’agit des affaires sexuées, (pas celles de
la profession) elles butent sur de l’impossible. C’est la thèse de Lacan, connue : « il
n’y a pas de rapport sexuel », qui veut dire : il n’y a pas de rapport entre les
jouissances – pas entre les sujets, pas entre les désirs – mais entre les jouissances.

Alors évidemment il va de soi  que dans l’expérience quotidienne de tout un
chacun, ça ne se formule pas comme cela. Comment se répercute cette donnée
structurale que Lacan reconstruit à partir de ce qui se dit dans l’expérience ? Ca ne
se répercute pas forcément en ratage de la relation sexuelle, pas du tout, c’est
même la réussite de l’acte dit Lacan, qui atteste du pas de rapport. Quelles que
soient les satisfactions d’amour, qui existent, quelles que soient les satisfactions du
corps à corps sexuel, qui existent aussi, la non rencontre des jouissance se retraduit
au niveau de ce que Lacan appelle le « pas de dialogue », c’est à dire au niveau de
l’interlocution entre les deux du couple.

Le pas de dialogue, malentendus, disputes, cris à propos de tout et de rien, la
phénoménologie des couples l’indique bien : sans raison apparente tout à coup ça
explose, parce que la tasse n’était pas à sa place, parce qu’elle n’a pas fait les
courses qu’il fallait, parce qu’il est rentré trop tard, parce qu’il ouvre la télé quand il



Le désir, pas sans la jouissance | 9

arrive, ou l’ordinateur maintenant …des petites choses qui indiquent que là où on
pourrait se rencontrer, il ou elle interpose une autre captation. Le pas de rapport de
paroles répercute le pas de rapport de jouissances, et le malentendu, non
seulement entre les sexes mais même à l’intérieur de chaque sexe, entre les
hommes et entre les femmes aussi, moins accentué qu’entre homme et femme
mais qui existe aussi.

C’est la traduction du fait que la jouissance phallique, qui n’est pas impossible, pas
interdite non plus, est une jouissance qui à la fois, objecte au rapport – c’est pour
cela que Lacan dit, le phallus c’est l’organe du défaut : on ne peut pas jouir du
phallus et du rapport, l’un empêche l’autre – mais aussi c’est une jouissance qui
supplée à celle du rapport manquant. Il y en a une qui manque mais il y en a quand
même une qui est, comme dit Lacan dans le Séminaire Encore, la jouissance qu’il
ne faudrait pas, la jouissance qu’il ne faudrait pas pour qu’il y ait rapport, celle qui
ne convient pas au rapport, et qui donc objecte aussi au dialogue.  On comprend
pourquoi entre ces deux champs distincts que Freud a nommés travail et amour,
réalisations de la civilisations et réalités attachantes, on comprend qu’il y a une
liaison secrète. La liaison secrète, c’est justement que c’est cette même jouissance
phallique qui est en jeu. Il y a une très jolie phrase de La Rochefoucauld –
longtemps avant la psychanalyse – disant « on passe souvent de l’amour à
l’ambition – les réalisations de la civilisation cela s’appelait l’ambition – mais on ne
revient guère de l’ambition à l’amour »6. C’est perspicace, et ça indique finalement
quel est le lien entre les deux champs : d’une part les succès phalliques dans le
champ des réalisations effectives sont un moteur de séduction. C’est bien connu, si
vous êtes riche, célèbre, un grand artiste, un grand politique, vous aurez quelque
facilité pour la séduction ; ça ne dit pas jusqu’où elle ira, mais ça indique surtout, la
phrase de La Rochefoucauld, que les réalisations effectives de la civilisation sont
des compensations au fracas, au vice interne du rapport entre les sexes  pour l’être
parlant. Une compensation, c’est simple on se console de ses malheurs d’amour
comme on peut, toujours, et en essayant comme on dit de se réaliser soi-même
avec ses succès. Si on n’arrive pas à deux, essayons de faire quelque chose à un.

Plus généralement, il faut bien dire que c’est la fonction des discours, de ce que
Lacan a appelé les discours, c’est un lien social le discours, ce n’est pas seulement
ce qu’on blablate…c’est le discours au sens où notre réalité est ordonnée déjà par
des relations signifiantes et symboliques qui nous précèdent, dans lesquelles on
arrive quand on naît.

Lacan a distingué le discours du Maître où le maître et l’esclave sont le couple



Le désir, pas sans la jouissance | 10

fondamental, et puis le discours de l’analyste, de l’hystérique, de l’universitaire. Au
fond, avec le discours, il faut bien le dire, l’éros associatif supplée à l’absence de
l’éros des jouissances. Le discours fabrique du rapport social là où manque le
rapport sexuel. C’est une façon, l’espèce humaine a inventé ça, de se consoler avec
d’autres liens quand les liens d’amour fracassent, sont insuffisants, et, on le
constate d’ailleurs, les autres liens qu’un sujet entretient dans sa vie lui servent à
tamponner, à tempérer le repli de la libido quand il perd un amour, pour quelque
raison que ce soit. Quand on perd un amour, la libido se replie. Vous connaissez  la
célèbre phrase : « un seul être vous manque et tout est dépeuplé »7 ; si tout n’est
pas dépeuplé, ce qui limite le dépeuplement, c’est qu’il y a d’autres liens
compensatoires, qui ont aussi leur prix parce qu’il n’y a pas que le lien d’amour
sexué, il y aussi les autres amours notamment les liens que la religion tisse parce
que la religion est une grande fabricatrice de liens.

Tous ces liens font oublier, plus essentiellement, ce que Lacan a appelé le statut
prolétaire de l’individu. Ce n’est pas au sens du prolétaire exploité, c’est plutôt au
sens ontique, celui qui n’a rien pour faire un lien social, qui n’a pas de ressource
pour faire du lien social. Au fond c’est l’individu réduit à son être de jouissance. Le
lien social fait rentrer les êtres de jouissance que sont les individus comme corps,
dans des relations. Pour faire de la relation il faut de la relation de signifiant à
signifiant. Le discours supplée à la relation manquante des corps entre eux. Les
liens sociaux font oublier le statut prolétaire.

La fabrique des dépressions

Je voudrai m’arrêter sur ce qui peut rendre raison aujourd’hui de la multiplication
des déprimés. Bien sûr la psychanalyse n’opère pas à partir des statistiques mais
ne les nie pas non plus totalement ; on peut bien sûr, et les psychanalystes n’y
manquent pas, dire que la multiplication des déprimés est un artefact, du discours
médical et pharmaceutique. Il y a du vrai : si vous avez mal au ventre, vous êtes
mal fichu, ça ne va pas, vous allez voir votre médecin parce que, quand ça ne va
pas, on sent tous les bobos qu’on a. Quand « ça va » comme le dit l’expression,
quand le désir et la cause sont en place, on a mal à la tête, on a mal aux dents,
mais on ne va pas chez le médecin, ça passe, le lendemain on n’a plus mal. Mais
quand ça ne va pas, les petits bobos montent, et on va voir le médecin, pour parler,
puisque  le médecin c’est quelqu’un qui est obligé de vous écouter dix minutes sur
vos bobos. On lui dit « j’ai mal là et là » et il vous dit « vous êtes déprimé » et il
vous donne des antidépresseurs. Maintenant c’est vrai qu’il y a l’effet artefact et



Le désir, pas sans la jouissance | 11

que les laboratoires pharmaceutiques y contribuent beaucoup.

Ceci dit, ce n’est pas cela qui fabrique l’état dépressif. Là je crois que c’est un
leurre ; je crois que les états dépressifs sont montants. On n’entend qu’une grande
clameur : solitude, précarité, égoïsme, indifférence, brutalité. La montée de ces
états dépressifs comprend plusieurs facteurs qui permettent d’en rendre raison : Il y
a des facteurs qui tiennent à l’état du discours actuel.

La réussite dans le champ des réalisations de la civilisation est un facteur en
général anti- dépressif, anti-dépresseur, quoiqu’il y ait aussi les dépressions pour
réussite…les névrosés sont compliqués mais ils ne font pas la masse des déprimés
actuels.

Comment habituellement compense-t-on ce qu’il peut y avoir de déprimant dans la
vie ? Eh bien il y a les compensations de la réussite, ce que j’ai appelé les
compensations de l’escabeau. Lacan a utilisé ce terme pour désigner les divers
moyens qu’un individu peut utiliser pour sa propre promotion, pour se distinguer un
peu des autres, ce sont les instruments de la réussite. Il l’a utilisé à propos de Joyce,
Joyce qui a réussi à se construire un escabeau assez solide qui lui permette de
traverser le temps.

Le problème, c’est que les compensations par l’escabeau supposent des moyens
sociaux et subjectifs, que tous les sujets n’ont pas, qui ne sont pas également
répartis. La Rochefoucauld a beau nous dire qu’on passe volontiers de l’amour à
l’ambition, tout le monde ne peut pas passer à l’ambition, parce que pour passer à
l’ambition il faut avoir des moyens symboliques et subjectifs. Le passage à
l’ambition est fermé pour certains sujets pour des raisons qui tiennent à l’état de
notre société qui détruit ce que Bourdieu appelait le capital symbolique, à savoir le
stock de savoir et de valeurs qui permettent à un individu de se faire valoir. C’est
bien visible aujourd’hui et de plus en plus. Il y a donc les dépressions de l’escabeau.

Est-ce qu’il y a dans l’époque actuelle en plus quelque chose qui change au niveau
de l’amour ? D’abord – je dis d’abord – le discours capitaliste que nous incriminons à
juste titre, n’est pas responsable du non rapport sexuel. Ca n’est pas le discours
capitaliste qui produit cela. Les discours résultent de l’impasse sexuelle, ils en
résultent comme des constructions de lien social compensatrices, curatrices. Le
discours capitaliste n’est pas plus responsable qu’aucun discours de la non
rencontre des jouissances.



Le désir, pas sans la jouissance | 12

Ce qu’il a de propre et de particulier en matière d’amour, Lacan l’a formulé, il dit :
« le discours capitaliste forclôt les affaires d’amour », ça veut dire qu’il ne s’en
occupe pas. Les autres discours s’en occupent. Il faudrait développer cela, tous les
autres discours – d’abord le discours du maître, de l’universitaire, discours de
l’hystérique, discours de l’analyste – tous ces discours construisent un couple : le
maître et l’esclave voila un couple, le professeur et ceux que Lacan appelait ses
astudés, et puis l’hystérique et le porteur du signifiant maître, et puis l’analyste et
l’analysant. Ce sont des couples, des couples au sens du lien social, pas au sens du
couple sexuel.

Le discours capitaliste, lui, ne construit pas de couple. Il n’établit qu’un seul lien : un
lien entre chaque sujet et  les objets de la production consommation ; c’est cela
qu’il règle : production consommation. Pour ce qui est de l’amour, qu’est-ce qu’il en
fait, il en fait une chose précise : il en fait commerce, c’est à dire qu’on ne peut pas
dire qu’on ne parle pas d’amour sur nos écrans dans les médias, partout, mais pour
le commerce : du couple sexué, de l’amour maternel, de l’amour paternel, de
l’amour amitié, de la philia. De tout cela on fait commerce. Nous avons donc de plus
en plus de fêtes : après celle des mères – je crois qu’elle a été la première – il y a eu
celle des pères et maintenant celle des grands-pères, des grands-mères, des
enfants…

Du coup, l’objet de l’amour se trouve homogénéisé avec les objets du commerce. Et
qu’est-ce qui caractérise les objets du commerce si ce n’est d’être des objets
jetables : on achète, on consomme, on jette ; et même c’est maintenant
programmé, dans la production, que l’objet soit jetable : ça n’a pas été tout de suite
le cas au début de la technique ; moi j’ai un frigo qui a cinquante ans, je suis sûr
qu’aucun d’entre vous n’a un frigo de cet âge là, parce qu’ils n’avaient pas encore
compris – et en plus c’est le même frigo qu’on voit apparaître dans Sept ans de
réflexion avec Marilyn Monroe, qui venu entre mes mains par hasard – mais ils
n’avaient pas encore compris au niveau de la production que la qualité, ralentissait
le renouvellement de la consommation…Actuellement on fabrique tous les objets en
les programmant pour fonctionner durant un temps limité, c’est généralement
durant lequel ils sont garantis.

Alors l’objet de l’amour n’est pas moins pensé comme un objet  jetable maintenant.
J’invoque deux choses : le propos d’une personne qui a un amant en plus de son
mari depuis des années et des années, ils s’aiment beaucoup, c’est vraiment très
touchant – mais le temps passant, elle profère cette phrase : « bon, je vais le quitter
parce qu’il ne me sert plus à rien ». Utilitaire, la dame !



Le désir, pas sans la jouissance | 13

Et puis, une autre pratique qui va dans le même sens : cela fait rage aux Etats-Unis
mais ça vient en Europe de plus en plus : on rédige en même temps les contrats de
divorce et de mariage. Est-ce que cela ne signifie pas qu’on sait que ça n’est pas
pour la vie, et qu’au fond, l’objet est jetable et que ce qui vaut le plus, ce sont les
avoirs qu’on récupérera à la fin ? Donc il y a bien quelque chose qui s’est passé là.
Est-ce que c’est pour autant la fin des liens érotiques ? De l’amour ? De l’Eros ?
Certainement pas mais qu’est ce qui reste ?

Quand vous faites tomber les semblants que les discours fabriquaient, il reste ce
que j’ai appelé les « amours symptômes », c’est à dire seulement les amours en
tant qu’elles sont déterminées par l’inconscient propre à chacun, déconnectées des
suggestions des liens sociaux discursifs. C’est un premier changement. Ce sont des
amours précaires. Ca fait du lien, mais du lien qui n’est pas du type du lien établi,
du discours établi, épiphanique au contraire et puis surtout précaire pour les raisons
que nous savons du non rapport de jouissances.

Il y a un autre changement concernant l’amour et qui est là très porteur de
dépression. Du fait justement du discours capitaliste qui détruit les liens, on
demande actuellement à l’amour, plus qu’on ne lui a jamais demandé.

Qu’est qu’on demande à l’amour depuis l’origine de la civilisation ? On lui demande
depuis toujours un complément d’être… Pensez à Aristophane, avec les deux
moitiés qui ont été séparées, qui se cherchent. Aristophane est un auteur comique,
pas de tragédie ; il y a des grandes tragédies sur l’amour mais il y a aussi des
grandes comédies ; Aristophane est un auteur comique de l’antiquité qui fait
apparaître le comique de l’amour.

Aujourd’hui on ne demande plus seulement aux liens d’amour un complément
d’être, on demande à l’amour de créer du lien, de suppléer aux liens qui manquent.
Je citais récemment Marguerite Duras : « détruire, dit elle »8. C’était à l’époque de
la contestation, mais maintenant on n’est plus à l’époque de la contestation, il
faudrait plutôt dire, « construire, dit elle », et c’est ce que disent les sujets : je veux
construire une famille, un amour, des amours ; ils ne disent pas toujours un amour, 
une personne jeune m’a dit : « je voudrais bien quand même avoir un couple stable
et des enfants, au moins pour un temps » ! Le régime de discours aujourd’hui défait
le lien social et le recours c’est évidemment les liens d’amour, pas seulement
l’amour sexué, il y a beaucoup de formes d’amour.

Le problème, c’est que l’appel à l’amour, pour compenser la déréliction des sujets



Le désir, pas sans la jouissance | 14

contemporains, est un recours risqué…enfin qui inclut son principe d’échec, pour les
raisons que j’ai évoquées, c’est à dire que la jouissance ne fait pas lien, elle ne fait
pas signe de l’amour non plus, et le désir lui-même vise l’objet a et non son
partenaire ; donc, et cela c’est de l’expérience quotidienne, on peut jouir sans
aimer, on peut même jouir sans désirer – du moins les femmes – on peut aimer sans
pouvoir jouir et on peut désirer sans pouvoir jouir…ces disjonctions, ces hiatus sont
bien connus. Ce qui veut dire que ce que Freud a découvert et qu’il a appelé le
ravalement de la vie amoureuse9, il croyait que c’était un symptôme de l’homme
obsessionnel. C’est un symptôme généralisé actuellement, dans la civilisation, qui
touche les hommes, les femmes, et pas seulement les obsessionnels

Ce qui se passe donc, c’est qu’on recourt à l’amour à cause des impasses de la
civilisation, mais la civilisation rend les impasses de l’amour beaucoup plus
évidentes, elle les met à découvert, à la surface. Les discours des siècles passés
recouvraient tout cela d’un théâtre de l’amour qui avait sa petite efficacité quand
même.

Quand le recours aux œuvres, ou à la religion, fait défaut, dans quelle situation se
trouve un sujet en deuil d’un amour, qui vient de perdre un amour, par mésentente
ou par abandon ? Il se trouve directement et sans écran confronté à son statut de
prolétaire, c’est à dire d’individu sans lien social. Et donc cela produit un effet de
destitution subjectivée, qui n’est pas la destitution subjective de la fin d’analyse qui
est une destitution très soft et positive ; celle là c’est une destitution sauvage et
réelle par une identification à l’objet jetable. On le dit d’ailleurs : « je me suis fait
jeter comme un kleenex ».  Et ça c’est au cœur effectivement des dépressions de
beaucoup de sujets

Je redis un mot sur la religion. Lacan a prédit la montée de la religion. La montée de
la religion est non seulement probable, mais quasiment pour moi programmée,
inévitable. Pourquoi ? C’est parce que la religion, au fond, n’invente pas seulement
du sens, elle invente des liens. Toute religion invente du lien. Alors bien sûr il y a le
lien à Dieu, l’être suprême, mais il y a aussi tous les autres liens que véhiculent les
religions : le lien entre le prêtre et ses ouailles, et puis le lien au prochain, qui est
institué, prescrit dans les religions, et puis les liens familiaux, qui sont au cœur du
dispositif religieux : la famille. Et donc évidemment le recours à la religion ne va pas
manquer de se développer, pour permettre au sujet, quand même, d’oublier un peu
que dans notre monde le partenaire est jetable.

Voila ce que je voulais vous dire sur les conditions qui me paraissent engager la



Le désir, pas sans la jouissance | 15

montée et l’aggravation des états dépressifs. Evidemment on ne peut pas beaucoup
attendre des antidépresseurs. Les antidépresseurs je ne nie pas leur efficacité
immédiate, mais l’antidépresseur a l’inconvénient de ne pas transformer le monde,
de ne pas transformer la civilisation, de ne pas transformer la structure et donc une
petite éclaircie par antidépresseur programme le retour des problèmes au pas
suivant. La psychanalyse, quelle promesse fait-elle ? Son discours en implique une.

Je voudrais passer à autre chose maintenant et questionner un peu le rapport des
plus-de-jouir, sous leurs formes multiples et proliférantes, au désir. Est-ce que tout
ce que Lacan a appelé les gadgets de la civilisation et de la consommation, tous ces
objets qui nous instrumentent – on s’en aperçoit, si vous perdez votre portable,
toutes les adresses que vous aviez dedans, les photos, il y a un instant de panique.
On est instrumenté vraiment. La civilisation arrive à créer de nouveaux besoins qui
ne sont pas des besoins vitaux de la survie de l’organisme mais qui sont des
besoins subjectifs – est-ce que ce sont des étouffoirs du désir ?

Il y a un grand débat là-dessus : est-ce que plus on veut de ces plus-de-jouir et
moins on désire ? Il y a un certain nombre d’analystes qui soutiennent cela, avec
l’idée que la société de consommation est une société de la jouissance, de la
volonté de jouissance à tout prix, et de la défaillance du désir.

Je dis deux choses là-dessus : je n’en crois rien, ça n’est pas le cas, et en tout cas ça
n’est pas la thèse de Lacan. Lacan, on a ses textes, donc il suffit de lire et sans rien
gommer. La thèse de Lacan, si je l’extrais telle que je la vois, c’est que, premier
point, le rapport aux plus-de-jouir se substitue au rapport qu’il n’y a pas : un plus de
jouissance là où manque la rencontre des jouissances. Cette thèse est vraie dans la
relation entre les sexes, pas seulement dans la civilisation. Et vous le voyez si vous
interrogez la fonction des objets pulsionnels, qui sont des plus-de-jouir, les quatre
que nous connaissons bien : oral, anal, scopique et invoquant, ces plus-de-jouir là
ont une fonction fondamentale dans le couple sexué. Et au fond la jouissance
pulsionnelle, dans la relation sexuelle, s’adjoint à la jouissance phallique. C’est vrai
donc au niveau du couple sexuel, cette substitution, ou plutôt ce supplément. Mais
c’est vrai aussi dans la consommation. Ca c’est la thèse de Lacan dans
« Radiophonie » : il ne faut pas s’imaginer que dans la consommation les pulsions
sont hors jeu ; j’ai entendu quelqu’un dire ça, je crois que c’est erroné : on ne
consomme pas pour consommer. On consomme, et consommant on se montre. Il y
a une monstration de la consommation. Il y a une accumulation anale de la
consommation. On se gave oralement, on s’assourdit ou on assourdit les autres.
Donc ne nous imaginons pas que la consommation est un registre séparé du



Le désir, pas sans la jouissance | 16

pulsionnel, au contraire, du pulsionnel s’y réalise aussi.

Et c’est ce que Lacan dit textuellement, je crois, quand il dit : on a une voiture
comme une fausse femme10. Cette phrase bien sûr elle indique que la voiture
supplée à la vraie femme. Qu’est-ce que la fausse femme, là ? Pour moi, j’ai fini par
me l’expliquer ainsi : la fausse femme c’est la femme qu’on montre, comme on
montre sa voiture. Evidemment quand on achète une voiture de luxe, ce n’est pas
forcément pour la montrer à ses voisins car le regard auquel vous montrez n’est pas
forcément celui du voisin. Le regard a une certaine ubiquité, vous pouvez montrer à
un regard qui ne se voit nulle part, mais  il y a un regard sur votre voiture de luxe,
c’est sûr. Et femme à montrer, c’est bien connu, surtout dans notre tradition, c’est
très français en plus, plus français que dans la tradition protestante, les femmes ça
se montre. On formulait ça il y a une décennie ou deux en disant qu’une femme
vaut comme un phallus.

Le ressort de l’insatiable exigence qui soutient la consommation n’est pas la
jouissance mais le manque-à-jouir : c’est la thèse de Lacan. Et le marché que
certains croient toute jouissance, en fait, pour Lacan, c’est le marché du manque-à-
jouir. Il le formule en disant que tous partagent la soif du manque-à-jouir. Vous
voyez, la soif, le pulsionnel est là.

Qu’est ce que ça veut dire marché du manque-à-jouir ? Ça veut dire bien sûr qu’il y
a des petits bonus, des petites satisfactions, mais qu’ils ne satisfont pas, ils
insatisfont et c’est pourquoi Lacan ne connecte pas la voiture à une aspiration à la
jouissance, mais à un désir. Textuellement, il dit : fait signe du désir d’autre chose.

C’est très particulier le désir d’autre chose, c’est très intéressant, je vais m’y arrêter
sûrement un peu plus dans mon cours cette année. Le désir d’autre chose est une
définition de la dépressivité névrotique. La dépressivité névrotique n’est pas la
dépressivité d’époque, c’est une dépressivité qui tient à la névrose. Comment se
traduit le désir d’autre chose dans la névrose ? Il y a une phrase populaire qui en
donne l’idée : jamais contente, ou jamais content, rien ne satisfait. Il y a dans le
désir d’autre chose quelque chose comme un négativisme, un négativisme qui
porte une sorte de dégoût du monde, de dégoût de tout ce qui peut s’obtenir.
Certes, tout ce qui peut s’obtenir ne suffit pas, rien de ce qui s’obtient ne suffit,
c’est structural, nous le savons, mais enfin on s’en satisfait quand même plus ou
moins, des bonus. Eh bien il y a des sujets qui ne veulent pas des bonus, en tout cas
pas des bonus dont les autres se satisfont, des bonus proposés. Alors évidemment
ça n’empêche pas que le désir d’autre chose ne comporte son bonus lui-même,



Le désir, pas sans la jouissance | 17

interne. Le désir d’autre chose est fondé sur le fait qu’aucun objet ne peut étancher
la perte constituante du désir. Il faudrait détailler ce qu’est cette perte, mais enfin
aucun objet ne peut l’étancher, et donc le désir d’autre chose est toujours latent. Et
il prend parfois une portée symptomatique, souvent dramatique chez les sujets qui
finalement annulent par leur désir d’autre chose toutes les choses qui n’étaient pas
l’autre chose – indéterminée l’autre chose, toujours. L’autre chose ne se définit que
par négation, elle est véhiculée par un « ça n’est pas ça », « ça n’est pas ça que je
veux ».

Je termine sur ce point là : pas sans la jouissance, pas sans les plus-de-jouir, ça
nous place quand même du côté du désir. On ne fait pas disparaître le désir. Certes
ce qui peut disparaître, c’est vrai, ce sont des formes organisées de désir que les
décennies précédentes ont connues. Mais le désir lui-même ne peut pas disparaître
parce qu’il a une base structurale. Je vais m’arrêter là. Évidemment je n’ai pas du
tout touché la question des dépressions psychotiques, c’est quelque chose que je
traiterai à part. Tout ce que j’ai dit concerne la dépression qui peut être celle de
tout sujet, et puis la dépression névrotique. Voila ce que je peux vous dire pour
aujourd’hui.

DÉBAT
David Bernard : Un grand merci à Colette Soler pour cette conférence très riche.
Beaucoup de choses qu’on pourrait discuter. Une première question que je me
posais en vous écoutant par rapport à ce que vous avez indiqué concernant cette
destitution sauvage et réelle du sujet se retrouvant tout à coup identifié à un objet
jetable. Cela me faisait penser au philosophe Günter Anders, qui dit des choses
précises sur la question de ce qu’on appelle maintenant les gadgets, et qui
développe une thèse selon laquelle un sujet peut être affecté aujourd’hui de ne pas
être un objet jetable, c’est à dire de ne pas être un objet aussi efficace, performant
qu’un objet gadget.

Colette Soler : Donnez moi la référence.

David Bernard : L’auteur est Günter Anders, et le titre de l’ouvrage L’obsolescence
de l’homme. C’est un livre qui date des années 50, c’était un proche d’Hannah
Arendt. Ma question est celle-ci : est-ce qu’un sujet peut se retrouver affecté de ne
pas être comme on dit aujourd’hui aussi performant qu’un objet gadget ? Une
deuxième question, un peu liée à cela concernant ce que vous avez indiqué quant



Le désir, pas sans la jouissance | 18

aux répercussions du discours capitaliste sur l’amour. Vous avez, concernant
l’amour, rappelé et précisé ce qu’est l’amour symptôme, qui lui, quoiqu’en veuille le
sujet, peut réussir en somme. Je me demande dans quelle mesure dans le discours
capitaliste, un sujet peut être affecté de se retrouver amoureux d’une certaine
façon, c’est la phrase de cette personne, que vous avez indiquée, qui m’a fait
penser à cela, pourquoi ce besoin immédiatement d’imaginer un couple, des
enfants ; des questions donc concernant le sujet d’aujourd’hui.

Eliane Pamart : En vous écoutant, avec tous ces développements, je pensais :
alors qu’est-ce qu’un amour digne quand Lacan en parle ?

Colette Soler : Affecté de ne pas être performant, oui il y a plein de sujets qui sont
affectés de ne pas être performants, et même, je vais vous dire, c’est une grande
suggestion dans le discours actuel : soyez performants, parce qu’il ne faut pas
croire que tout ça sort spontanément des cœurs. Regardez le mal qu’on se donne
dans l’éducation avec ses enfants, avec les siens propres, d’abord, puis à
l’école…pour pousser les sujets vers les performances. On ne peut pas dire
franchement qu’un enfant soit naturellement performant, il a plein d’énergie, il
n’est pas inactif, mais performant, jamais de la vie. La performance est vraiment
une tentative que fait le discours actuel pour monter la performance en valeur. Je
vous fais remarquer qu’il y a eu des époques où la performance n’était pas une
valeur. Au Moyen-Age, pour les nobles, travailler aurait été une indignité. La
performance de travail, jamais de la vie, la seule chose qui était possible, était la
guerre, l’armée. Autre performance si on veut, mais différente.Tout cela bouge avec
les discours. Plus un sujet entre dans la suggestion du discours, plus en effet il peut
souhaiter être performant. Je me suis mise à écouter récemment, c’est de l’écoute
ethnologique,  BFM, la radio de l’économie : alors là il n’y a que des performants qui
parlent, et c’est un pousse à la performance systématique. On interviewe des gens
qui ont réussi dans des situations difficiles, il y a un prix des meilleures
performances etc.

Est-ce que tous ces performants savent qu’ils sont jetables ? J’en doute beaucoup
parce que, vous savez, il ne suffit pas d’être jetable pour le savoir. Justement on le
réalise dans des épreuves pénibles en général. S’ils le savaient on n’aurait pas de
telles crises de reconversion quand l’âge vient par exemple… Il y a aussi des grands
effondrements de performants. Il y a dix ou quinze ans, il y avait une épidémie aux
Etats-Unis. Chez les ingénieurs les plus haut placés, les plus titrés, on a constaté
des effondrements subits, incompréhensibles. Peut-être avaient-ils été touchés par
le caractère d’ineptie de leurs performances.



Le désir, pas sans la jouissance | 19

David Bernard : Ce serait autre chose qu’un idéal, la performance.

Colette Soler : Non, c’est un idéal la performance. Qu’est-ce que ce serait
d’autre ? Un idéal c’est quelque chose que l’on poursuit comme étant positif, une
valeur. On a maintenant l’idéal de la performance dans différents domaines. La
performance, ça se décline selon les domaines. Il y a eu des tentatives d’anti-
performance : Gandhi est très intéressant : il avait compris une chose, c’est
qu’entrer dans la production capitaliste, c’était la fin, donc tout son discours
consistait à dire de ne pas entrer dans la production capitaliste, dans les
performances capitalistes, il fallait s’auto suffire. Il y a des textes de Gandhi là-
dessus où, au fond, il avait senti qu’on peut penser un monde d’anti-performance,
ou en tout cas de non performances. Evidemment dans notre monde cela ne peut
exister que sous forme d’îlots autistes qui disparaissent de plus en plus parce que la
globalisation du marché arase un peu ça. En tout cas, la performance m’apparaît
être devenue un nouvel idéal. On dit les idéaux ont disparu, enfin écoutez quand
même, Il y a encore des gens qui croient en des valeurs, mais pas globales, parfois
en lutte avec d’autres. Les idéaux n’ont pas disparus, mais ils changent, ils ne sont
plus globaux. Seule demeure la performance comme idéal global du capitalisme.
C’est pour cela qu’il y a tant de débats sur l’universel actuellement.

Sur l’amour symptôme, je vois que mon expression « amour symptôme » fait
ambiguïté dans la mesure où je ne l’ai pas dépliée. J’ai utilisé l’expression par
analogie avec Lacan parlant du partenaire symptôme, de la femme symptôme.

David Bernard : Vous précisiez que les déterminations de l’amour symptôme sont
inconscientes.

Colette Soler : Nos amours au fond, qu’est-ce qui les formate ? Il y a des
déterminants qui viennent du discours et il y a des déterminants qui viennent des
inconscients. Et ceux qui viennent des inconscients, c’est au un par un, ça ne
programme pas le quartier. Les discours ça peut programmer des styles de vie
amoureuse pour le quartier. Voyez ce qui se passe actuellement aux Etats-Unis, qui
est une réaction bien sûr contre les effets de la globalisation capitaliste : une
grande campagne, ce qui veut dire beaucoup d’argent dépensé, pour revenir à la
chasteté des jeunes avant le mariage, garçons et filles. C’est une valeur, la valeur
de chasteté. On sait d’où elle vient, du christianisme. Elle est dans le catholicisme
et le protestantisme aussi, mais c’est une valeur que je dis de quartier. D’un
quartier un peu vaste certes, mais car cela n’a pas gagné tous les Etats-Unis. Donc
les idéaux ne sont pas finis car, dès qu’on parle, il y a des valeurs, il y a de idéal qui



Le désir, pas sans la jouissance | 20

se fabrique. Mais d’une part les idéaux globaux ne sont plus que ceux du
capitalisme, avec comme dominante la performance, et les autres y sont
fragmentés en fonction des lieux, des contextes et des histoires.

Sur l’amour symptôme, je n’avais pas compris votre question.

David Bernard : La question concernait les répercussions du discours capitaliste
sur l’amour. Vous avez souligné cette dimension de l’amour jetable.

Colette Soler : Plus les standards venant du discours manquent – et dans le
discours capitaliste ils manquent, ils ne manquent pas partout de la même façon
parce qu’il y a des valeurs locales comme je l’ai dit – mais plus ils manquent, plus
les liens d’amour se réduisent aux liens déterminés par  les inconscients
particuliers. On peut dire que de la double détermination, il n’y en reste plus
qu’une. Les déterminants du discours tombent à l’eau, il reste ceux des
inconscients. Où perçoit-on cela, pour donner des index ? On peut le voir   par
exemple au cinéma avec les reconstitutions: les films qui reconstituent des époques
du passé. Quand les couples apparaissent dans ces films, on voit qu’il y avait des
profils de couples standards. Vous filmez aujourd’hui une foule de couples, dans le
monde actuel, il n’y en n’a pas deux pareils. Il n’y a plus de standard de vêtements,
de conduites, de langage, de posture, tout cela entre dans une fragmentation, donc
une pluralisation énorme ; on peut dire : « quel dommage, on a perdu, ou au
contraire : « quelle variété… »

Colette Soler : L’amour plus digne ? Cela va m’amener à dire un mot, je n’y avais
pas réfléchi pour aujourd’hui.  Comment la psychanalyse entre dans la question ?
Qu’est-ce qu’elle dit sur l’amour ? Sur les chances de l’amour ? Il y a beaucoup de
choses qui sont dites mais elle dit quand même qu’il y a un empêchement
structural. Elle le dit parce qu’elle le révèle, l’empêchement structural qui se
formule avec l’expression, la jouissance ne fait pas lien, et plus la jouissance est
impliquée, plus le lien est précaire, parce que la jouissance ne fait pas lien. Aucune
jouissance ne fait lien. Qu’est-ce qui fait lien ? Le désir peut créer du lien, l’amour
peut créer du lien. Pas la jouissance. Est-ce que ça veut dire que les sujets qui
arrivaient à l’analyse désespérés par leurs amours ils repartent définitivement
désespérés ? On pourrait se dire ça. Non ça ne marche pas comme ça,
heureusement, on ne sort pas déprimé d’une analyse, quand elle est poussée au
bon point.

Mais il faudra examiner la thèse de Freud, si je dis cela, puisque Freud nous dit que,



Le désir, pas sans la jouissance | 21

pour les femmes, l’analyse conduit à la dépression. Je réserve cela. Donc, au fond,
on ne peut pas parler de la psychanalyse sans tenir compte du fait qu’on vise des
effets thérapeutiques, mais il y a quand même dans la psychanalyse une dimension
qui concerne soit sa révélation, soit le savoir qu’elle met à jour ; la dimension du
savoir est importante dans la psychanalyse, c’est pour cela que Freud a appelé cela
psychanalyse : on élucide l’inconscient, on élucide quelque chose qui était là et qui
ne se savait pas. On fait passer au dire. Il y a un bénéfice d’élucidation. Lacan l’a
formulé avec une expression choc comme il les aime. Il a dit : produire l’incurable.
ce n’est ni une fantaisie, ni une provocation, ça veut dire mener le sujet jusqu’à
mesurer ce qui est impossible.

Et évidemment, cerner un impossible, ça a un effet thérapeutique, curieusement,
même si c’est un impossible déplaisant parce que tant que vous n’avez pas cerné
une chose comme impossible, eh bien vous pensez vos échecs comme de
l’impuissance, de l’incapacité, vous les convertissez en culpabilité, vous vous
heurtez de façon répétée contre un mur que vous n’arrivez pas à situer, dont vous
méconnaissez la nécessité.

Alors comment dans une analyse va-t-on cerner l’impossible du rapport sexuel ?
Passer de l’impuissance à l’impossible ? Quand Lacan dit cela, il parle du processus
de la cure. Ces expressions ont l’inconvénient, pour qui écoute, d’être abstraites,
car dans une analyse est-ce qu’on parle de l’impossible ? Cela a l’air abstrait mais si
l’on se demande comment on passe à une démonstration de l’impossible en
analyse, je me suis cassée la tête pendant longtemps là-dessus, c’est quand même
assez simple. Dans l’analyse, on recueille les dits de l’analysant, ses propos, ses
énoncés, lui-même les produit et les recueille. Dans ces dits – ces dits ne sont pas
dispersés, l’association libre, son intérêt c’est qu’elle n’est pas libre justement, on
invite à l’association libre parce que ça n’est pas libre – on aperçoit, plus une
analyse avance, des lignes d’insistance de la parole, au point qu’en tant
qu’analysant on a souvent le sentiment qu’on tourne en rond. Et donc on se
demande finalement, dans tous ces dits, cette insistance, quel est le dire au
singulier qui se dégage, la chose qui se dit ? Freud disait : une seule chose se dit,
c’est le désir inconscient. Il avait l’idée qu’à travers tout ce qui s’associait, se rêvait,
il y avait un seul désir inconscient qui était là. Ce ne sont pas les formules de Lacan,
mais il y a quand même l’idée que, dans la variété et multiplicité des dits qui
insistent, un dire se dégage. Il se dégage pour chacun, pour chaque patient via de
la répétition et de l’insistance, si difficiles à supporter quand l’analyse a commencé
à prendre quelques années, parce que les analyses démarrent généralement bien,



Le désir, pas sans la jouissance | 22

c’est vrai, c’est plus gai au départ, plus alerte plus productif, plus associatif, on
découvre des trucs, on réalise que…et puis ça continue, mais le problème c’est
qu’on fait émerger des vérités mais que la vérité ne conclut jamais. La vérité ça ne
se conclut pas, ça se dit, ça s’aperçoit, puis après on passe. Et bien sûr au fur et à
mesure que l’analyse avance, il y a une exigence analysante, c’est bien normal et
heureux, il y a une exigence d’un dire qui conclut. Et c’est pour ça que ça devient
difficile les temps d’analyse avancée où ça se répète…Quel est ce dire ? Il y a
plusieurs noms pour dire cela : on pourrait prendre le terme freudien : castration.
On pourrait prendre l’expression lacanienne « y a d’l’un », on ne dit que de l’un, on
ne dit que des signifiants un et puis on court après le deuxième signifiant, les autres
signifiants du savoir, on court après mais on ne les atteint pas parce que tout ce
qu’on énonce, c’est du signifiant un, qui vous représente, et la course continue. Et
donc à la longue quand même, ça s’écrit, l’analysant le prend en compte, ça prend
son poids pour lui, qu’il ne produit que du un. Alors ça se traduit en termes variés.
Freud dit castration, on peut dire solitude. Lacan dit : l’Un – dire. Il y a donc dans
l’analyse quelque chose qui s’avère c’est que, quoiqu’on fasse, aussi loin qu’on
parle, avec l’instrument de l’analyse, (on n’est pas dans la vie là) aussi loin qu’on
parle ce que Lacan écrit S2, le signifiant deuxième ou les signifiants du savoir, les
autres signifiants de l’inconscient, on en attrape seulement quelques-uns. Une fois
attrapés, c’est devenus des un, ils vous représentent, ce sont vos signifiants. Mais il
en reste toujours une masse que vous n’arrivez pas à attraper. Et donc la réitération
du Un permet de conclure, c’est une conclusion faible, permet d’induire
l’impossibilité de saisir le deux qui bouclerait le savoir absolu. Et c’est comme ça
que, finalement – j’essaie de vous dire aussi simplement que je peux une thèse
assez complexe quand même – on démontre l’impossible du rapport en écrivant le
Un phallique. L’analyse apporte donc là, quand même, une possible conclusion
d’impossibilité, qui est quand même très soulageante, et qui n’empêche rien.

C’est à dire que la conclusion d’impossibilité n’handicape en rien les amours
symptômes possibles, possibles mais pas nécessaires. C’est à dire que les amours
quand même, justement dans la mesure où ça n’est pas programmé, où le rapport
n’est pas programmé par l’inconscient – l’inconscient ne programme que le un
phallique – ça ne les rend pas impossibles, mais ça les rend contingents, c’est à dire
dépendants de la rencontre, tuchè. Alors là on voit ce que la psychanalyse ne peut
pas promettre. L’analyse poussée à son terme permet une conclusion
d’impossibilité, avec ses effets de soulagement. Mais elle ne vous promet pas
qu’après ça, vous allez rencontrer votre amour symptôme. Non, parce que ça
dépend du hasard. Quand même, elle ne le vous promet pas, mais elle vous facilite



Le désir, pas sans la jouissance | 23

les choses, parce que pour rencontrer, il y a des conditions internes à la rencontre :
il ne suffit pas que quelqu’un passe, il suffit que vous voyez que ça passe, et que
vous soyez preneur. Et donc la psychanalyse quand même modifie quelque chose
des possibilités d’amour des sujets dans la mesure où elle touche à leur rapport à la
castration. Et que ce qui handicape le plus les amours, c’est quand même ce que
Lacan appelait le « ne pas pouvoir donner sa castration », se la garder comme
impuissance rancie à l’intérieur, si je puis dire, mais qui ne sert pas à faire du lien et
à faire de la place à l’objet. Donner sa castration, c’est ça : c’est s’en servir, c’est un
usage qui fait de la place à l’objet. Donc on touche bien quelque chose dans
l’analyse, quelque chose change, on le constate d’ailleurs, mais ce n’est quand
même pas une assurance amour, c’est juste qu’on améliore ses conditions de
possibilité. C’est déjà beaucoup vous avouerez.

Alors cela répond implicitement à votre question sur l’amour plus digne ; « l’amour
plus digne », Lacan l’a évoqué dans sa Note aux italiens11, qui est un texte très
complexe – j’ai passé une année à expliquer ce texte et il reste encore plein de
choses à élucider – mais justement il évoque que l’analyse pourrait produire un
amour plus digne. Il y a plusieurs façons de développer cela mais en fait je crois que
l’amour plus digne, c’est justement un amour qui est sur fond de la conclusion
d’impossibilité. C’est un amour dont il dit qu’il est plus digne que le foisonnement
de bavardages qui sévit normalement. En effet l’amour est bavard. Qu’est-ce qu’il
dit au fond l’amour : je ramène ça à une phrase alors qu’il est bavard, il parle il
parle, baratin. Au fond le mot de l’amour, ce serait bien de dire : « tu es ma vie »,
adressé au partenaire. Eh bien c’est un mensonge. Le partenaire n’est pas votre vie
et d’ailleurs on le constate même en cas de grave dépression quand on perd le
partenaire, finalement on s’en remet et puis à la fin on s’aperçoit que sa vie est
toujours là. Un amour plus digne, c’est un amour qui ne mentirait pas sur le « tu es
ma vie », qui serait un peu laconique sur ce point là, moins baratineur.

Quand Lacan dit « l’amour est un sentiment comique », c’est le comique de la
psychose. Il dit cela en 75. Là encore une de ses formules qui fascinent aussitôt
mais dont l’intelligibilité n’est pas immédiate. Je pense que ça réfère exactement à
cela : il y a une homologie entre « tu es ma vie » et l’hallucination mentale. Dans
l’hallucination mentale, le sujet entend, disjoint de sa propre parole, disjoint de son
je, une voix qui lui dit ce qu’il est, qui parle de lui. Et donc dans l’hallucination
mentale, celle que Lacan décline dans « La question préliminaire »12, le sujet qui
entend « truie », voila un mot qui surgit hors de la chaîne de ses propos et qui lui dit
ce qu’il est : tu es une truie, et ça lui vient de l’extérieur. Alors il y a une homologie



Le désir, pas sans la jouissance | 24

avec le « tu es ma vie », sauf que celui qui dit « tu es ma vie », n’est pas halluciné,
normalement. Il y croit. Alors peut-être que s’il a fait une analyse, il va être un peu
plus réservé, même s’il a un moment d’élation, avant de dire « tu es ma vie ».

Jean Michel Arzur : Moi j’avais deux questions : en particulier vous avez fait une
distinction que j’aurais aimé que vous dépliiez, entre destitution subjectivée et
destitution subjective en analyse, avec cette idée que dans cette perte d’amour
cette destitution est sauvage et le sujet rejoint l’objet jetable. Et je pensais à la
destitution en fin d’analyse, je me demandais si la différence tenait au fond au
cadre du transfert, et aussi à cette chute là dont Freud disait que c’est la maladie
artificielle et le médecin qui tombent à la fin de l’analyse. Freud parle de la névrose
de transfert pour dire qu’à la fin de l’analyse c’est ça qui chute. Mais je me
demandais si au fond ça ne rejoint pas quelque chose d’une même structure. C’est
ma première question. Ma deuxième question, sans que j’ai là trop réfléchi : est-ce
que le désir d’autre chose, cette dépressivité dans la névrose, se distingue de
l’insatisfaction hystérique – je crois que oui – qui est une position névrotique mais
qui touche peut être aussi à quelque chose du cœur de la névrose ?

Colette Soler : Sur la destitution j’aurai dû dire destitution sauvage subjectivée,
parce que la destitution de fin d’analyse – enfin c’est moi qui ai forgé l’expression
destitution sauvage par opposition justement à la destitution de fin d’analyse, en
fait je l’ai forgée non à propos de la dépression mais à propos de l’angoisse. On
parle de la dépression, mais la vraie maladie du capitalisme selon moi, c’est
l’angoisse plus que la dépression, mais je ne pouvais pas parler de tout aujourd’hui.
J’ai développé l’idée, je crois qu’elle se soutient, que le moment d’angoisse est un
moment d’imminence de destitution sauvage. Ca correspond exactement au
schéma que nous construisons pour l’angoisse, puisque l’angoisse n’est pas sans
objet, se produit dans le rapport à l’Autre quand le sujet est en instance, en passe –
il y a un facteur temps dans l’angoisse – de s’apercevoir réduit à l’objet. Dans les
dépressions telles que je les ai évoquées, le sujet se constate objet jeté… A la fin de
l’analyse, est-ce que c’est le transfert qui fait qu’elle est tempérée ? L’équivalence
que le sujet peut avoir aperçu entre son être et l’objet, c’est une équivalence qui
est soutenue par toute la masse de ce qui se dit dans une analyse, tout ce qui a été
produit dans une analyse. Lacan en fait un moment, un virage et il note lui-même
que le sujet peut être en grande difficulté dans le virage, ce n’est pas un sujet
heureux d’être destitué, et il évoque lui même la position dépressive de ce sujet. Je
m’en tiens là bien que ce soit insuffisant.

Le désir d’autre chose, est-ce que c’est identique à l’insatisfaction hystérique ? Non,



Le désir, pas sans la jouissance | 25

l’insatisfaction hystérique sans doute en fait partie, mais ça n’en est qu’un secteur.
C’est plus général le désir d’autre chose, d’ailleurs je crois que le désir d’autre
chose est quasiment générique chez l’être parlant. Ce n’est pas le propre de la
névrose, aucun être parlant n’est assez dans la béatitude, aussi satisfait qu’il soit,
quelles que soient ses réussites, ses contentements, sa vie réussie. J’entendais à la
radio hier : qu’est-ce qu’une vie réussie ? Aussi pleine qu’on imagine une vie, elle
laisse toujours la marque de l’insatisfaction. Le désir d’autre chose est propre à
l’être parlant. Après il a son accentuation névrotique qui donne au névrosé son
caractère inefficient. Freud disait : le névrosé, au lieu de se réaliser dans la réalité, il
se réalise dans ses fantasmes, c’était sa façon de dire l’irréalisme névrotique. Et
dans le désir d’autre chose, ce n’est pas seulement l’insatisfaction hystérique qui
est vraiment une stratégie dans le désir. Chez l’obsessionnel, le désir d’autre chose
prend la forme paradoxale de la pétrification moïque, de la maîtrise moïque. Alors
c’est là qu’on s’aperçoit qu’il ne faut pas en psychanalyse se fier à l’observation,
parce que quand vous rencontrez un obsessionnel un peu moïque, comme on aime
à décrire les obsessionnels rigides et pétrifiés dans leur autocontrôle, si vous vous
dites, voila un sujet qui ne désire pas, il faut refaire vos classes. Parce que
précisément, au contraire de l’hystérique, sa façon  de soutenir un désir de rien, le
désir d’autre chose, c’est justement d’annuler le désir de l’objet qui mettrait le sujet
en fading.

Jacques Tréhot : Je voudrais vous poser une question mais avant de la poser, je
me disais que l’expression désir d’autre chose n’est peut-être ni plus ni moins qu’un
pléonasme. Ma question est la suivante, pourriez vous expliciter ce que vous avez
dit, je crois, en parlant de la réussite de l’acte qui atteste du non rapport.

Colette Soler : Oui. C’est un point qui a quand même son importance parce que
souvent on s’imagine que ça désigne le ratage quasi inévitable des relations
homme femme. Mais pas du tout, il y a des relations qui ne ratent pas au sens de
l’acte ; c’est une expression de Lacan : « le ratage du rapport qu’est la réussite de
l’acte ». Vous trouvez cela dans l’Etourdit13. Si vous voulez illustrer un peu plus ça,
vous reprenez le Séminaire sur l’Angoisse, les chapitres où il reformule la castration
à partir de l’objet phallique et des caractéristiques de l’organe mâle, et pour dire
que précisément le fait que l’organe mâle ne connaisse pas une érection constante
mais qu’elle va à sa chute, la chute de l’organe mâle, représente dans le rapport
sexuel, la présence du non rapport, c’est à dire l’impossibilité pour le désir qui
supportait cette érection de rencontrer la jouissance de l’Autre14. Donc là vous
avez des développements extrêmement concrets. Et au fond si on veut le formuler



Le désir, pas sans la jouissance | 26

plus théoriquement, on prendra l’expression, qui n’a pas l’air gentille mais qui n’est
pas méchante en fait, que Lacan utilise dans Encore, quand il dit que dans l’acte
sexuel la jouissance de l’homme c’est la jouissance de l’idiot15. Ca veut dire non
pas que les hommes sont idiots bien sûr, mais qu’ils jouissent via leur organe, et
que c’est une jouissance une et solitaire, qui ne rencontre aucune autre jouissance.
Donc précisément la réussite de l’acte c’est le lieu du non rapport.

Le pléonasme ? Est-ce que le désir d’autre chose est un pléonasme pour désir ? Ce
qui voudrait dire que le désir n’a pas d’objet, qu’il a une cause mais qu’il n’a pas
d’objet, et il y a une distinction très importante dans l’enseignement de Lacan, qu’il
a mis du temps à mettre en place, entre cause du désir et objet du désir. Cause,
dans L’angoisse, il a une expression : la cause, elle est derrière, c’est à dire que
c’est une perte qui a eu lieu et qui cause le vecteur de l’appétence vers quelque
chose. Et puis il y a les objets, ce que le désir vise. Les objets du désir peuvent être
extrêmement multiples, là on en a énuméré quelques uns : les gadgets, l’objet
sexuel… Les premiers développements de Lacan insistaient sur ce caractère
indéterminé du désir, en tant qu’il n’a pas d’objet spécifié, il a une cause mais pas
d’objet spécifié. Et il en a énuméré quelques formes : la prière, l’ennui, la veille,
l’insomnie, toutes sortes de phénomènes, vous voyez, où aujourd’hui nos
comportementalistes n’auraient pas le soupçon que puisse se loger l’ombre d’un
désir. Lacan y voit des indices du désir. Cependant plus Lacan a avancé, plus il a
fait d’effort pour spécifier le désir déterminé. Le désir a deux formes : le désir
indéterminé, pas d’objet et puis il y a les désirs qui ont une forme déterminée : le
désir sexuel est un désir déterminé, le désir d’un homme pour une femme est un
désir pour un objet déterminé, et c’est une grande question de savoir comment la
parenthèse vide du désir indéterminé vient à se remplir, comment un objet électif
vient à se loger là. Il y a donc deux développements chez Lacan : il y a le désir dans
sa dimension d’infinitude qui n’a pas d’objet approprié, vecteur infini et pourtant
dit-il, ce désir, il tourne dans un cercle restreint. Il a donc trouvé la solution de dire :
le vecteur infini est un cercle. C’est très intéressant comme représentation : on
n’arrête pas de tourner, autrement dit le désir n’est jamais satisfait, il ne peut pas
se saturer vraiment, ça tourne, ça tourne, mais ça tourne dans un cercle restreint.
Et toute la question est de savoir comment ça se produit.

J’avais fait l’introduction de la Section Clinique à Paris sur ce thème là, en disant : il
y a des conditions de discours, pas de langage seulement, nécessaires pour remplir
la parenthèse. Et puis il faut s’interroger sur la fonction du père. Il faut bien se
représenter que le désir est létal, mortel ; il attaque donc l’homéostase possible des



Le désir, pas sans la jouissance | 27

vies. Ce qui fait qu’une vie peut être vécue passablement, d’une façon supportable,
c’est quand même le désir déterminé qui atteint ses objectifs, pas tout a fait
complètement, mais qui les atteint quand même. Si vous regardez là encore le
Séminaire sur l’Angoisse, qu’il faut lire et relire parce que c’est un séminaire qui
représente un tournant je pense, Lacan y procède à la déclinaison des objets a, la
construction de l’objet a, mais il termine les deux dernières pages pour annoncer, et
tout au long du Séminaire il a fait des attaques en règle contre l’œdipe freudien,
pour annoncer qu’il va falloir qu’il parle du père. Pourquoi ? Parce que le père
représente un désir déterminé et il termine sur ce point : la détermination du désir.

Claudette Damas : J’avais une question qui me semble rejoindre ce que vous dites
là : quand vous avez dit « pas de désir sans gain de jouissance, je vous mets au défi
d’en trouver un » ; alors je voulais vous poser cette question par rapport au désir de
l’analyste ; Lacan dans l’Ethique, présente le désir de l’analyste comme « désir
pur », sans objet déterminé, différent en cela de ce qu’il dit dans le Séminaire XI
comme « désir de la différence absolue ».

Colette Soler : Où présente-t-il le désir de l’analyste comme désir pur ?

Claudette Damas : Dans L’Ethique16. Il bascule ensuite dans le Séminaire XI sur
le désir comme « différence absolue »17 où, me semble-t-il, il articule le désir à
l’objet a.

Colette Soler : Oui. Il dit même explicitement : ça n’est pas un désir pur, c’est un
désir qui vise quelque chose, c’est à dire un désir déterminé.

Claudette Damas : Pour en revenir à ce désir qui serait donc sans gain de
jouissance, qu’est-ce qu’il en est du désir de l’analyste ? Serait-ce une perversion ?

Colette Soler : Si c’en était une, ce serait la bonne ! Mais, non ça n’en est pas une.

Je vais d’abord faire une remarque sur l’Ethique de la psychanalyse : c’est curieux
j’ai réalisé ces temps-ci, dans des contacts contingents, que ce Séminaire sur
l’Ethique de la psychanalyse et les développements sur Antigone en particulier,
produit des lectures qui m’apparaissent comme des incompréhensions. Parce que,
quand il dit c’est un désir pur, chaque expression de Lacan doit être placée dans
son contexte, dans quel cadre se place cette notion de désir pur. Il n’est pas à ce
moment là à questionner désir indéterminé ou déterminé, il est en train d’opposer
au fond tout ce qui est du registre qu’on peut dire moïque, des idéaux du moi, du



Le désir, pas sans la jouissance | 28

moi idéal, des valeurs de la Cité, tout cela est sur le même plan, et des biens, et de
l’éthique des biens…il est en train d’opposer cela à ce que la psychanalyse introduit
avec l’inconscient. Donc quand il dit Antigone, comme l’analyste, c’est le désir pur,
c’est pour dire leur détachement par rapport à tout ce qui est de cet ordre. C’est
pur de ses impuretés. Quelles sont ces impuretés, car quand on parle de pureté
c’est qu’il y a des impuretés quelque part forcément. L’impureté dans ce contexte
là, relisez l’Ethique, vous verrez, l’impureté est par rapport à toutes ces valeurs là.
Donc ça n’est pas quelque chose qui concerne à proprement parler la nature du
désir de l’analyste, mais pour dire que l’analyste, il se situe sur l’axe du désir, et
qu’il n’opère pas avec son moi. Alors maintenant le désir de la différence absolue,
pourquoi ce serait une perversion d’ailleurs ? C’est le paradoxe de ce discours, il
vise la différence absolue de l’autre.

On peut alors évidemment se demander après s’il jouit perversement de faire
produire cette différence absolue, parce que ça n’est pas lui qui la fabrique la
différence absolue. C’est le grand mystère ça, qu’est ce qui peut bien y pousser un
sujet. Il revient là-dessus : Est-ce qu’il y en a qui font ça pour d’autres raisons que
de gagner de l’argent ? Voila qui est net. C’est effectivement une question. C’est
d’autant plus une question qu’on tient pour acquis que le désir de l’analyste, ça
n’est pas le désir de soigner, ce qui n’exclut pas que les effets thérapeutiques
satisfassent l’analyste, Lacan le disait d’ailleurs de lui-même,  ça n’est pas la même
chose que de viser ça.

L’expression « désir de l’analyste », je pense que Lacan l’a introduite en raison de
ses élaborations de la structure : il avait opposé la demande, le désir, et donc une
fois qu’il a mis la demande du côté de l’analysant – en effet l’analysant, il est dans
la parole donc dans la demande – qu’est ce qui reste pour l’analyste : le désir. C’est
le binaire qui amène ça : demande analysante – désir de l’analyste. Dans ce
moment là, ça n’est pas le désir de l’individu analyste qui choisit la profession
analytique, c’est une fonction, une fonction dans l’analyse, qui anticipe l’acte
analytique. Le désir qu’il faut bien pour que l’analyste s’abstienne de ce dont il
s’abstient : de juger, de suggérer, de conseiller, de protester…Il y a une grande part
d’abstention dans la pratique analytique, qui d’ailleurs doit être supportée. Vous
savez, Ferenczi a été le premier à apercevoir ça, et il s’est interrogé sur la vie d’un
analyste – sans doute parce que son analyse était très limitée, il était très sensible
au fait que l’analyste était toute la journée entre parenthèses dans sa personne – il
se demandait comment c’était supportable. Pour que l’analyste réponde comme il
doit répondre avec cette dimension d’abstention, et de saut risqué, qu’est une



Le désir, pas sans la jouissance | 29

interprétation, évidemment il faut bien qu’il y ait un désir. Ce désir vise-t-il un gain,
un plus-de-jouir, c’est l’objection que vous me présentez ? Je laisse ça en suspens.
Quoiqu’il ait beaucoup d’éléments de réponse chez Lacan, mais lui-même nous a
laissés sur la question. Evidemment tout le discours des analystes indique qu’ils
prétendent à un désir qui serait sans gain, mais peut-on les croire ?

Clara Dacier : Je voudrais savoir le rapprochement entre la prise en compte du
désir inconscient , le seul désir inconscient que l’on peut trouver et la destitution
subjective, s’il y a quelque chose qui s’apparente.

Colette Soler : Je vous réponds très vite. Désir inconscient, c’est d’abord une
inconnue, au niveau du signifié. Lacan l’écrit x, comme dans une équation. C’est le
fantasme qui permet de résoudre l’équation. Autrement dit qu’est-ce qui répond à
la question du sujet – qui est la question d’entrée à l’analyse : que suis-je ? Qu’est-
ce que je veux ? Que suis-je dans mon désir inconscient ? – qu’est-ce qui répond ?
C’est l’objet qui donne la réponse. Donc cerner le fantasme, le traverser dit-on,
c’est une démarche qui va droit à ce que Lacan appelle la destitution. Un sujet est
toujours représenté par des signifiants. Représenté par des signifiants, il ne sait pas
ce qu’il est : x, énigme. En tant que non représenté, il est l’objet qui vaut comme
réponse.

 

1LACAN J., « Du « Trieb » de Freud et du désir du psychanalyste » (1964), in Ecrits,
Seuil, Paris, 1966 p.853.
2 LACAN J., Le Séminaire Livre XX, Encore  (1972-1973), Seuil, 1975, p.85.
3 LACAN J., « Kant avec Sade » (1963), in Ecrits, Seuil, Paris, 1966 p.786.
4 LACAN J., « Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient
freudien » (1960), in Ecrits, Seuil, Paris, 1966 p.814.
5 LACAN J., « Note italienne » (1973), in Autres Ecrits, Seuil, 2001 p.310.
6 LA ROCHEFOUCAULD F., Maximes, édition de J. Truchet, M. Escala et A. Brunn, La
Pochothèque : classiques Garnier, 2001.
7 LAMARTINE A. de, « premières méditations poétiques » (1820), in Œuvres
Complètes, édition Hachette, Pagnerre, Furne, t. 1, méditation 1, (L’isolement)
p.116.
8 DURAS M., Détruire, dit-elle, (1969), Editions de Minuit, Paris, 1969.
9 FREUD S., « Sur le plus général des rabaissements de la vie amoureuse », in La
vie sexuelle, chapitre premier, § IV, P.U.F., 1973, p.55.
10 LACAN J., La troisième, in Lettres de l’Ecole freudienne, n°16, 1975, p.177-203.



Le désir, pas sans la jouissance | 30

11 LACAN J., Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p.311.
12 LACAN J., « D’une question préliminaire à tout traitement possible de la
psychose » (1957), in Ecrits,  Seuil, Paris, 1966, p.534.
13 LACAN J., « L’étourdit » (1972), in Autres Ecrits, Seuil, 2001, p.449.
14 LACAN J., Le Séminaire Livre X, L’Angoisse (1962-1963), Seuil, 2004, p.197.
15 LACAN J., Le Séminaire Livre XX,  Encore (1972-73), Seuil, 1975, p.75 & p.86.
16 LACAN J., Le Séminaire Livre VII, L’Ethique de la psychanalyse (1959-1960),
Seuil, 1973, p.329.
17 LACAN J., Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la
psychanalyse (1964), Seuil 1973, p.248.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=Le désir, pas sans la jouissance&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/le-desir-pas-sans-la-jouissance/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=Le désir, pas sans la jouissance&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/le-desir-pas-sans-la-jouissance/
https://twitter.com/intent/tweet?text=Le désir, pas sans la jouissance&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/le-desir-pas-sans-la-jouissance/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=Le désir, pas sans la jouissance&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/le-desir-pas-sans-la-jouissance/

