
L’affaire du rapport au sexe | 1

L’AFFAIRE DU RAPPORT AU SEXE
Auteur : Colette Soler
Date de parution : 29 mai 2018

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/

Référence :
Colette Soler, L’affaire du rapport au sexe, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié
le 29 mai 2018. Consulté le 16 février 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



L’affaire du rapport au sexe | 2

L’affaire du rapport au sexe
Conférence prononcée dans le cadre des Collèges de clinique psychanalytique de l’Ouest,
sur le thème de l’année « Clinique différentielle des sexes », à Rennes, le 18 janvier 2018.

C’est un thème propre à la psychanalyse. C’est aussi un thème par ailleurs  de 
grande  actualité.  Avant  elle,  ça  se  parlait  autrement  et  pas  en termes de
rapport au sexe, témoin Krafft-Ebing pour qui il y avait le sexe avec sa norme
hétéro, d’ailleurs implicite, et les dites perversions où se plaçait tout le reste. Je
note que Lacan met Krafft-Ebing et Havelock Ellis au compte de la canaillerie avec
laquelle Freud fait rupture. On a l’habitude d’opposer Freud, pour qui l’anatomie est
le destin, et Lacan, dont on croit qu’il objecte, mais il faut y regarder à deux fois. En
relisant à nouveau « L’étourdit », que je lis pourtant depuis trente ans, j’ai aperçu
ce que je n’y avais pas lu jusque-là, et quelques-unes des ressources inexplorées de
ce texte concernant notre question. Le texte est extrêmement difficile, mais il a le
mérite d’explorer moins les différences entre les hommes et les femmes qui au fond
se constatent, que ce qui détermine ces différences et c’est la voie la plus
enseignante, quoique la plus ardue. On en a retenu les fameuses formules de la
sexuation qui impliquent une sexuation indépendante de l’anatomie, c’est un grand
pas au-delà de Freud. Mais il y a une autre distinction dans ce texte, peu dépliée et
qui concerne en fait ce que l’on nomme l’au-delà de l’Œdipe lacanien. Je vous en
donne tout de suite les termes avant de les déplier.

Deux dimensions

Lacan distingue « deux dit-mensions » du pourtouthomme, à écrire en un mot.
L’une est a priori, l’autre a posteriori. A priori est ce qui fait homme, Lacan  l’écrit
t’homme pour  faire  entendre  la  liaison  avec  le  verbe  faire. Autant dire qu’il
n’est pas homme de naissance, il est fait, mais en partie a priori. Autrement dit,
sans ironie, c’est pour l’homme qu’il faut dire « on ne naît pas homme on le devient
». Ce qui est a priori c’est le phallus, par contre, il reçoit a posteriori du discours une
fonction en quelque sorte supplémentaire.  C’est  textuel  et  j’ai  tenté  de  le 
déplier  pour  en  mesurer  la portée. Avant même d’aller plus loin on comprend
immédiatement que cette remarque doit s’appliquer et éclairer les deux autres
formules de la sexuation du côté qui fabrique ∀ (x). Φ(x), justement, celles que
Lacan substitue à  l’Œdipe  freudien  et  il  le  dit.  Alors  sur  quel a  priori l’a 
posteriori se construit-il ? Freud le premier, par l’expérience analytique, a aperçu
sans l’ombre d’un doute que le sexe chez les parlants que sont les humains n’était



L’affaire du rapport au sexe | 3

pas déterminé seulement biologiquement par le fait de la sex ratio  comme dit
Lacan, à savoir qu’il y a dans la nature la naissance d’une moitié mâle et d’une
moitié femelle, grosso modo. Ce n’est pas que Freud soit un précurseur des théories
du gender qui voudraient que le sexe ne soit déterminé que par la culture. C’est
plutôt Simone de Beauvoir qui serait de ce côté avec son fameux : « On ne naît pas
femme, on le devient » par les pressions de la culture. Oui, on le devient mais pas à
partir de rien, et en raison de l’a priori. Chez Freud comme chez Lacan il y a deux
niveaux de la détermination sexuelle : pour Freud c’est d’abord l’anatomie qui fait
destin, puis le fameux Œdipe supposé régler le sexe. Il est plus complexe
évidemment que le petit trio de l’historiole familiale à quoi on le réduit souvent,
puisqu’il y a aussi Totem et tabou et Moïse. Quoi qu’il en soit, avec ces deux
strates, l’une qui vient clairement du réel et l’autre du symbolique, Freud essaye de
nouer ces deux dimensions que Lacan a isolées comme telles, de l’organique, qui
est réel car le partage en deux types d’organismes ne doit rien au symbolique.
L’Œdipe, lui, est symbolique. Mais il y a aussi l’imaginaire à ne pas oublier dans les
termes de Lacan puisque le réel organique a sa traduction au niveau de la forme du
corps, de son image, et donc primairement c’est une affaire de moi, la différence
des sexes. Le moi chez Lacan n’est pas le Ich freudien, et il se distingue du sujet
qui, lui, se représente par sa parole et qui en est déterminé. Ces moi(s) que l’on
entend à l’oreille dans le moitié- moitié de la sex ratio se distinguent par l’index
visible de l’organe qui s’isole sur la surface du corps. Sur cette donnée primaire de
l’imaginaire, Lacan a marqué, bien avant « L’étourdit », que l’organe se distingue
du signifiant, le phallus. Mais comment l’organe visible passe-t-il – passer, c’est le
terme de Lacan au signifiant ? Eh bien, justement le texte nous le dit, il y passe a
priori, et par le dire parental a priori. On est là sur une reprise de la première strate
freudienne de la fonction inéliminable de l’anatomie – bien que par ailleurs Lacan
ait pu dire que l’anatomie n’est pas le destin. Plus précisément cet organe passe au
signifiant, je cite, « de faire sujet dans le dire des parents », et c’est « un dommage
a priori[1]». Comment entendre ce « faire sujet » ?

Au sens propre je crois, grammatical. Ils ne disent pas il a un pénis ou pas, mais
c’est un garçon ou c’est une fille. Leur dire profère donc sur l’être même, il fait 
sujet  sexué a  priori, à  partir  de  l’organe.  C’est  l’attribution  d’une pré-identité
sexuée. Évidemment, ce dire a priori ne se réduit pas à la formule minimale que j’ai
donnée, c’est un gars, c’est une fille, qui est partagée au demeurant par tout ce qui,
dans le corps social, approche l’enfant dès sa naissance. Le dire premier des
parents annonce bien d’autres énoncés, qu’ils greffent sur la pré-identité sexuée,
toutes les anticipations liées à leur désir. Désir d’enfant bien sûr, mais désir d’un



L’affaire du rapport au sexe | 4

enfant pas quelconque, un enfant fantasmé, lieu de toutes leurs projections
narcissiques, comme Freud l’a souligné d’ailleurs. Toutes leurs idées à la fois de ce
qu’est, et de ce que doit être un garçon ou une fille, de ce qu’est et ce que doit être
cet enfant-là. C’est à ce niveau d’ailleurs que l’incidence du discours du temps se
greffe sur leur désir. Lacan, en 1975 dans la conférence de Genève « Le symptôme
», dit que dans la façon donton lui parle, au petit, il perçoit la façon dont il a été
désiré, que dit-il, sinon que l’enfant interprète ce dire a priori ?

C’est le b.a.ba de la clinique. Lacan l’a d’abord formulé en disant que le sujet se
forge au lieu de l’Autre et que ça commence avec les oracles de l’Autre. C’est la
même thèse, en d’autres termes, et appliquée spécifiquement au sexe, avec la
notion d’un dire qui a priori fait sujet sexué. De ce fait, la différenciation par le
signifiant phallique est toujours déjà là a priori. « L’étourdit » insiste sur la fonction
de l’imaginaire dans cet a priori, où l’organe, de se distinguer spécialement, est
propice à passer au   signifiant.

Notez d’ailleurs, sans même parler du culte qui lui était rendu à Pompéi et dont
Lacan a fait grand cas, que l’on ne connaît aucun groupe social où cet organe ne
soit pas clairement distingué, voire honoré. On est donc bien là sur un fait
transhistorique, qui ne fluctue pas selon les cultures. Or, les discours qui ordonnent
les liens sociaux traitent ce fait de façon différenciée selon les époques et les lieux
car ils sont toujours historiques.

Le pré-sexe

Qu’implique cet a priori ? D’abord l’exclusion du choix pour le petit en question, le
verdict s’imposant comme tout destin par un dire qui précède l’enfant. Ensuite, plus
important, cet a priori comporte l’antériorité de la pré-identité par rapport à tout
exercice effectif de ce que sera la sexualité future de ce petit. Celle-ci reste encore
indéterminée et à ce niveau il est en quelque sorte sexué d’avant toute sexualité,
car le dire lui impose a priori quelque chose comme un pré-sexe. Parenthèse : je
note là que Freud, qui a décrit un rapport typique à l’a priori de l’avoir phallique, a
aussi marqué, notamment pour les femmes, sa disjonction d’avec la sexualité
effective qui vient après. C’est sa thèse des trois suites sexuelles possibles de leur
refus, lui typique, de la privation phallique. Il les énumère – sans pouvoir cependant
situer ce qui les détermine : hétérosexualité qui la conjoint à l’homme,
homosexualité et, troisième possibilité, évitement de toute sexualité.Quant à Lacan,
le terme de sexuation indique bien que, pour la mise en œuvre du sexe, il y faudra
quelque chose de plus, quelque chose comme une sex-action si je puis forger ce



L’affaire du rapport au sexe | 5

néologisme, disons une appropriation future, encore à venir, sur la base du fait que
cet a priori est toujours « un dommage », si on en croit Lacan. Il avait formulé très
tôt que tout signifiant fait injure au sujet, là c’est plus qu’injure, c’est un pré-
programme et différent pour garçon et fille.

D’ailleurs Lacan introduit l’expression « l’affaire du rapport au sexe », en préambule
aux formules du pastout, disant : ce rapport au sexe est différent en chaque moitié,
du fait même qu’il les répartisse[2]; « il », c’est le sexe. Et il prend soin de rappeler
que ce qui les répartit ce n’est pas l’avoir de l’organe et sa sensorialité, mais sa
significantisation, son passage au phallus a priori. La dissymétrie, non pas
anatomique, mais subjective, commence là, et elle implique un choix, elle n’est pas
imposée comme le dire qui fait destin. Car le sujet lui-même, qui n’est pas un corps,
mais un parlant représenté par le signifiant, toujours responsable de sa position de
sujet[3] disait Lacan dans « La science et la vérité », ne peut pas éviter de répondre
à cet a priori, de se positionner par rapport à lui. Sans même préjuger de savoir  qui
va déterminer sa sexualité effective.

Pour résumer, le rapport du sujet à son sexe commence par une première réponse
à l’apriori phallique. Notez que nos trans d’aujourd’hui sont exactement sur cette
frontière, ils récusent la pré-identité sexuelle venue de l’Autre, venue de son dire de
l’anatomie, et le dire auquel le discours social donne toujours une fonction bien
définie. Mais ensuite le rapport au sexe se réédite dans la mise en œuvre du sexe.
C’est Freud qui a donné la description clinique la plus nette de ces deux niveaux.
Autre premier niveau, l’option originaire à l’endroit de l’organe passé au phallus :
soit la satisfaction angoissée, soit la protestation envieuse, les deux écueils qu’il
croit retrouver à la fin de l’analyse. Les affects suivent, sentiment de moindre
valeur féminine à mettre  en  balance  avec,  quel  terme  choisir  du  côté 
masculin,  la  fatuité, peut-être. Puis viennent selon Freud les options sexuelles
diverses d’abord dans le rapport de désir au partenaire, je l’ai mentionné pour les
femmes mais c’est aussi le cas pour les hommes, et ensuite plus précisément dans
le rapport à la jouissance de corps. Freud a marqué là une obscure décision
originaire, aversion hystérique, captation obsessionnelle. Alternatives donc à
différents niveaux dont la prise en compte est nécessaire pour situer ce qui est
exigible des sujets sur la plan sexuel et notamment à la fin d’analyse. Nous n’en
sommes plus grâce à Lacan à penser comme l’I.P.A. qu’une analyse doit rejoindre
l’idéal familial de la génitalité hétérosexuelle obligatoire et avec procréation
assumée. Mais il ne suffit pas non plus simplement de clamer, en nous autorisant de
l’alternative ouverte par les formules de la sexuation, ils ont le choix, les sujets, de



L’affaire du rapport au sexe | 6

se placer d’un côté ou de l’autre. Il est vrai, thèse de Lacan, qu’ils se répartissent
d’un côté et de l’autre du tout et du pastout phalliques indépendamment de
l’anatomie, il y a donc place pour une option de chacun quant à la jouissance, mais
l’option n’explique pas tout. Elle explique disons leurs désirs que gouverne la
dialectique phallique décrite très tôt par Lacan, mais laisse en suspens la question
posée par Lacan au début d’Encore: d’où vient la jouissance, – qui n’est pas le désir
?

« Le champ clos du désir »

Ces questions se placent dans un champ qu’il faut préciser. On ne parle pas là du
champ social réglé par l’ordre des discours, mais de la relation des sujets à ce que
Lacan appelait à l’époque le « champ clos du désir[4]», où se place la relation entre
les corps sexués et où opère justement « la  malédiction sur le sexe ». J’aurais pu
prendre comme titre ce terme de « champ clos », car la question est de savoir
comment le situer entre l’a priori et l’a posteriori dont parle Lacan, entre l’a priori
de la pré-attribution sexuée qui ne suffit pas à décider des jouissances à venir et la
fonction que les discours- liens sociaux lui donnent, voire lui imposent a posteriori,
et qui détermine moins l’activité sexuelle que ses semblants, ce que Lacan appelle
joliment les « airs de sexe[5]», ceux qu’il faut se donner pour être dans le la du
discours et du couple. « L’être pour le sexe » se réalise dans ce champ clos, et ce
qui s’y joue de désir et de jouissance réelle se distingue de l’un et de l’autre, il est
au fond « clivé[6]» de tout discours établi.

Le phallus est certes le « signifiant-m’être[7]» du sexe, mais c’est à écrire avec une
apostrophe et ça n’a rien à voir avec le signifiant maître du discours du maître. Une
moitié, je cite, « y fasse entrée en emperesse[8]», dans cette affaire du rapport au
sexe. Mais « emperesse » n’évoque pas le maître, seulement l’empire, soit
l’étendue d’un pouvoir, le pouvoir sexuel de ceux qui « ont de quoi» dit Lacan.
Autant d’expressions bien propices à faire se hérisser tout ce qui est un tant soit
peu féministe, mais ne nous précipitons pas. Lacan nous avertit, ce n’est, pour le
porteur du signifiant, « qu’un semblant d’heur », sans e à heur, ce n’est pas bon-
heur, car il aura à en pâtir. Il pâtira de quoi ? De la fonction qu’un discours donnera
a posteriori à ce signifiant « m’être du sexe » qu’est le phallus. C’est la thèse : il est
a priori mais il reçoit a posteriori une fonction des discours.

Illustration : quelle fonction le discours du maître donne-t-il au signifiant  «  m’être 
du  sexe  »  ?  Dans  la  civilisation  d’avant  le  capitalisme  et d’avant la
psychanalyse, la fonction a posteriori de ce signifiant était clairement lisible : il était



L’affaire du rapport au sexe | 7

élevé à la fonction signifiant du maître, celle du S1 du pouvoir qui organisait l’ordre
social aussi bien que l’ordre du couple dans la famille reproductrice et qui les
homologuait. Le maître-l’esclave, le roi-la reine,  le  père  chef  de  famille-la  mère 
de  famille  étant  tous  les  versions socialisées de l’homme-maître et de la femme
assujettie. Patriarcat disait-on et les amours et désir sexués s’arrangeaient selon
cet ordre. Si on en doute il faut relire nos classiques, Corneille, Racine[9].

Dans le discours du maître donc, pouvoir politique et pouvoir sexuel se
superposent, s’expriment dans le même vocabulaire d’ailleurs, celui du pouvoir et
de la possession, la question des jouissances de corps n’étant pas posée en elle-
même, étant plutôt refoulée par cet ordre dans le secret des intimités du privé et le
plus souvent dans le silence.

Là où ce discours règne encore, ça n’a pas changé, la fonction du phallus-maître
(avec un trait d’union) y demeure par effet de discours, et subsume tout le champ
de ce que nous nous représentons comme le pouvoir, aussi  bien  politique  que 
sexuel.  Le  discours  du  maître  a  donc  fabriqué, disons-le, la race des maîtres-
mâles. J’emploie ce terme de race en suivant la thèse de Lacan sur les races. Les
races sont des fabrications des discours, elles se constituent « du mode dont se
transmettent par l’ordre d’un discours les places symboliques, celle dont se
perpétue la race des maîtres[10]» et de ses autres.

Cependant, Lacan le souligne, l’organe en pâtit. Le garçon, on peut l’éduquer, et on
n’y manque pas, à faire le maître, c’est aisé, mais l’organe, lui, c’est autre chose, il
ne se soumet pas si facilement à cette fonction a posteriori de maître qui lui est
imputée, et pour l’éduquer, lui, « on peut toujours courir ». Autrement dit l’organe
phallique ne marche pas au signifiant  maître,  contrairement  à  son  porteur,  pas 
d’éducation  sexuelle  qui tienne. Le pouvoir du maître n’est pas le pouvoir sexuel,
plutôt supplée-t-il à ce dernier, tout l’indique, et il le refoule. (Le débat actuel de
dénonciation par les femmes des abus sexuels des hommes, quoi que l’on en pense
par ailleurs, vraiment l’indice que le discours du maître se défait en profondeur.) 
S’il ne marche pas au signifiant maître, l’organe du pouvoir sexuel, à quoi marche-t-
il ? Lacan est catégorique et constant sur ce point : il marche à la castration. C’est
une vaste thèse que je ne développe pas aujourd’hui ; mais je rappelle que dès
1958 il posait que c’est la castration qui fait de l’homme un « tenant du désir » car
par le manque symbolique qu’elle instaure elle « libère » le désir.

À partir de ces élaborations de Lacan on perçoit ce qu’a fait Freud avec l’Œdipe. Il a
favorisé, sans le vouloir, la confusion du père et du maître, à tous les niveaux, par le



L’affaire du rapport au sexe | 8

père de l’Œdipe-chef de la famille, par le père- sur-mâle possesseur de toutes les
femmes dans Totem et tabou, par le père maître de la politique de raison dans le
Moïse. C’est dû sans doute à ce que Lacan nomme sa « touthommie » dans «
L’étourdit », et qui relève selon « Radiophonie » « de l’idéal monocentrique[11]» et
d’une topologie sphérique. Lacan, lui, dès le début a tenté de les dissocier, et de
dissocier l’opération du signifiant maître de celle du phallus, qui, dit-il, est le
signifiant du discours de l’analyste, en tant que signifiant du sexe.

Incidence politique de la sexuation

On voit bien le propre de sa thèse. La sexualité dans sa réalité, selon l’aperçu
analytique, se joue dans un champ qui n’est pas celui du discours, mais celui du «
champ clos du désir » que la relation sexuelle occupe, et où le signifiant phallique
trône en quelque sorte. Ce qu’il soulignait dès 1958, c’est que demande et désir du
sujet s’ordonnent dans ce champ en fonction de ses options primaires à l’endroit du
phallus, et il ajoute ensuite dans « L’étourdit » cette autre option qui a fait son
succès entre les deux jouissances, la phallique et l’autre, qui voisinent sans se
conjoindre.

Dans « L’étourdit » il marque que cette marge de liberté que suppose l’option du
sujet à l’endroit de la jouissance n’en est pas moins subordonnée à « l’être de la
signifiance » et à la logique qui la règle. Deux logiques différentes en fait que la
théorie des ensembles permet de distinguer, celle du tout phallique qui nécessite
une exception et celle du pastout qui ne la nécessite pas. On pourrait faire de longs
développements sur ces deux logiques,  mais  inutile  ici  que  je  les  rappelle,  ce 
que  je  veux  souligner  c’est qu’une nécessité logique est une nécessité de
langage qui ne relève pas de l’ordre du discours. Or le langage marque tous les
parlants, marque tous ceux qui usent du langage, et de ce fait tout ce qui est effet
de langage est un  universel  du  parlant ;  ce  n’est  pas  le  cas  du  discours,  qui 
lui  est historique. Ce point me paraît important pour les commentaires que nous
faisons de l’époque. La question est de savoir si oui ou non nous avons pris la
mesure du message universel de la psychanalyse – universel veut dire qui
transcende la variété des cultures, des langues et des époques. Qu’est-ce que ce
message, cette portée universelle permet d’éclairer de l’époque ?

Il y a une antienne maintenant dans la psychanalyse qui tient pour acquis le déclin
du père-maître, en particulier maître de la famille. Fin du patriarcat. Si on tient cela
pour acquis, et je l’accorde, il faut se demander si ce déclin qui change beaucoup à
la société, laquelle substitue l’homogénéisation sans exception des individus



L’affaire du rapport au sexe | 9

producteurs-consommateurs du marché, à l’ordre hiérarchique du discours du
maître, eh bien il faut se demander  si  ce  changement  de  discours  entraîne  la 
fin  de  la  nécessité logique de ce que Lacan a nommé l’hommoinsun, avec
l’exception logique du « dire-que-non » qu’il a substitué au père de l’Œdipe et qui
assure la consistance possible du tout phallique, lequel signifie : castration pour
tous ceux qui s’y rangent. Cette nécessité n’est pas un effet du discours-lien social,
elle tient, non à l’état de la société, mais au langage lui-même. Dans les nécessités
de langage, Lacan a d’abord développé celles qui tiennent à la structure du
signifiant, la première d’entre elles étant, Freud l’a découvert, qu’il n’y a qu’un
signifiant pour distinguer homme-femme, le phallus. Puis il a ajouté dans «
L’étourdit », à partir de la logique mathématique des ensembles, qu’outre la
structure du signifiant il y a aussi deux logiques du signifiant par quoi les parlants
peuvent se distinguer. Alors, si la répartition des deux moitiés, hommes-femmes,
tient à la logique du langage et non pas au discours qui s’y superpose, il n’y a pas
de raison pour conclure que la fin de l’empire politique du père est la fin de la
possibilité  de  l’au-moins-un,  pas  de  raison  donc  de  s’inquiéter  pour  les
enfants nés hors de l’empire du père plus que l’on ne s’est inquiétés par le passé
pour ceux nés sous la tutelle du père-maître. Dès le début Lacan avait indiqué que
le Nom-du-Père n’est pas le nom d’un père, qu’il peut être présentifié par n’importe
quoi, un esprit supposé à la fontaine, etc. Et quand il dit dans « Télévision » que «
l’ordre familial ne fait que traduire que le Père n’est pas le géniteur[12]», ce n’est
pas pour sauver cet ordre du chef de famille, c’est pour dire que le Père qu’il écrit
avec une majuscule n’est pas le géniteur, donc pas impliqué dans la reproduction
comme fonction de la vie naturelle. Il relève d’une autre nécessité que les discours
ne créent pas, ils la « traduisent », et tout « L’étourdit » pose qu’elle est
conditionnée, cette nécessité, par la logique du langage. J’en tire une seconde
conclusion d’actualité, concernant les changements dans la reproduction que la
science permet, et sur lesquels les analystes devraient se prononcer : la procréation
ne doit rien au Nom-du-Père, seulement au géniteur, ses changement n’attentent 
donc  pas  au  Nom-du-Père,  pas  plus  que  la  fin  du  Père-maître n’attente à la
logique de l’hommoinsun. De là, pour les analystes, un programme  se  dessinerait 
pour  chaque  cas  d’expérience  individuelle  ou  de groupe qui vient à leur portée :
voir si le rôle de l’« au-moins-un » est tenu et  par  quoi.  Cela  revient  à  se 
demander  comment  on  diagnostique  le tout phallique.

Conclusion

Quand Lacan produit l’au-moins-un du dire-que-non qu’il substitue au père freudien,



L’affaire du rapport au sexe | 10

il ne le restaure pas, ce père-maître auquel Freud prêtait un statut universel, et
cependant il ne met pas fin au message universel de la psychanalyse. Il met fin à la
politique du père-maître que l’Œdipe freudien relayait. L’au-delà de l’Œdipe
freudien c’est la structure même du discours de l’analyste, qui ne fait pas « recours
au Nom-du-Père[13]», dit Lacan dans « Radiophonie ». Comment le formuler, ce
message ? Manque à jouir sans exception, rencontre manquée de la répétition,
destin inéluctable de « malédiction sur le sexe ». Pas de rapport. On pourrait dire
aussi « Y a d’l’Un ». Là il faudrait des précisions mais je passe, ce n’est pas mon
objet. Ce message est contemporain du discours marqué aujourd’hui par la montée
de ce que Lacan a appelé la « varité », soit la variété des vérités de jouissance  qui 
désormais  ont  droit  de  cité.  Faute  de  la  norme  du  père-maître, toutes ces
jouissances ont changé de statut politique, leurs particularités qui furent dites
perverses, donc pathologiques, n’ont plus de portée ni  pathologique,  ni 
transgressive,  ni  révolutionnaire.  Elles-mêmes  ont renoncé aux provocations de
la transgression pour exiger au contraire la reconnaissance paritaire.
Particulièrement évident pour l’homosexualité, du moins dans nos contrées. Ce
point du message universel a d’ailleurs une importance pour la passe : ça la
soustrait à l’incidence de la diversité des cultures et des langues, et c’est ce qu’il
faudrait rappeler à tel ou tel qui se demande si la passe peut être la même avec des
langues et des histoires différentes ou d’un côté ou de l’autre de l’Atlantique. Plus
que contemporain de la montée sur scène de la varité des jouissances, ce message
est ajusté à cette nouvelle réalité.

On le saisit si on perçoit combien le signifiant, et sa logique que l’on tient pour
abstraite, concerne en fait le corps, que l’on tient pour concret, car l’inconscient
structuré comme un langage, thèse qui vaut même pour l’inconscient réel, opère
sur le corps, affecte le corps. Il a son lieu dans le corps, le corps « lieu de l’Autre »
disait Lacan déjà dans « Radiophonie ». Il faut donc conclure que l’inconscient et le
discours opèrent sur la même chose, le corps. L’ordre du discours est en prise sur le
corps, il préside à ce que Lacan appelle la « corpo-rection », l’érection d’un corps
socialisé, ajusté aux normes du discours, et donc susceptible de voisiner avec
d’autres. Le discours règle donc une part de ses jouissances aussi bien que leur
répercussion en affects du sujet au gré des époques et des cultures. L’inconscient
langage n’en a pas moins effet sur le corps. C’est lui qui à la fois négative la
jouissance et lui donne sa structure morcelée, « castrée » dit Lacan, qui exclut le
rapport depuis toujours et partout. Dès L’Envers de la psychanalyse, Lacan avait
marqué, je cite, « ce qu’apporte Lacan ». C’est, pour la jouissance, « la fonction du
trait unaire, c’est-à dire de la forme la plus simple de marque, qui est, à proprement



L’affaire du rapport au sexe | 11

parler, l’origine du signifiant [14]», l’origine donc des signifiants propres à un
inconscient donné et qui ont émergé dans les contingences de la vie comme
inscription d’un « événement » de corps.

Chaque inconscient est corpo-dissident. Lacan avait appliqué ce terme à la pulsion
mais il vaut pour le symptôme. C’est à ce niveau que se place ce que Freud
mentionnait comme aversion, ou trop de plaisir.

J’ai dit deux niveaux mais il y a donc trois niveaux du rapport au sexe, le troisième
est celui des jouissances de corps effectives. Elles ne doivent pas grand-chose à la
parole du sujet. Lacan l’a souligné dès L’Envers de la psychanalyse. Entre les
signifiants du sujet, ceux de ses identifications qui vont de l’imaginaire au phallus,
et ceux de son inconscient qui affecte son corps, eh bien ça ne fait pas chaîne. C’est
ce qui est écrit à l’étage inférieur du discours de l’analyste. C’est aussi pourquoi
Lacan au début du séminaire Encore repose la question : d’où vient la jouissance de
la relation sexuée, et ce pourquoi aussi il rebaptise ce que Freud a nommé
inconscient du terme de parlêtre. La jouissance n’est pas réglée par le sujet mais
par son inconscient langage incorporé.

Lacan aura finalement inversé le postulat premier de la psychanalyse qu’il a
partagé et consolidé pendant longtemps. Ce postulat venu de la pratique
freudienne, qui semblait indiquer que la subjectivité et le discours pouvaient 
commander  à  la  jouissance.  Dit  autrement,  les  symptômes, notamment
d’impuissance et de frigidité sexuelle, pouvaient se résoudre par l’élaboration
analytique du rapport du sujet à l’Autre. Cf. « La direction de la cure » qui est sur
cette hypothèse. Mais non, pour agir sur les symptômes qui sont jouissance de
corps, il faut se placer au niveau de ce qui les cause, au niveau de la varité des
inconscients-langage dans leur motérialité jouie. À ce niveau, il n’y a qu’une seule
ressource pour opérer sur la jouissance  du  symptôme,  les  équivoques 
langagières,  bien  distinctes  de  la logique du sujet. Avec cette varité de la
jouissance, et qui objecte à toute norme de jouissance, et qui gouverne même la
jouissance sexuelle du coït, Lacan rejoint donc, et juste à temps, ce qui s’impose sur
la scène du monde qui est celle du discours actuel. Il fait plus que rejoindre, il en
rend raison. Il éclaire le changement radical du statut du Un que la science a
produit. Ce n’est plus le Un unifiant qu’étaient le maître et le Père freudien, c’est au
contraire  désormais  du  Un  diversifiant  –  en  syntonie  avec  l’idéal 
démocratique, et dont Lacan a donné la formule avec ses « épars désassortis ».
D’où la nécessité de renouveler aussi la conception du lien social dans le champ
lacanien qui ne peut plus être pensé comme un ordre hiérarchisé. J’ai essayé de



L’affaire du rapport au sexe | 12

montrer que Lacan a au moins ouvert le chapitre.

Un dernier mot pour évoquer ce dont je n’ai pas du tout parlé : la différence de La
femme barrée. Sa jouissance propre, autre, reconnue depuis toujours, cf. Tirésias,
que Lacan a située hors de la consistance logique qui fait le tout phallique, et qui
est de ce fait hors de la varité des jouissances auxquelles préside l’inconscient
parlêtre. Grand thème à développer. Ça la fait plus éparse que les autres épars en
quelque sorte, ça pousse le Un diversifiant jusqu’au Un d’exclusion qui fait d’elle
l’Autre radical. Lacan n’a-t-il pas dit : « Il n’y a de femme qu’exclue par la nature
des choses qui est la nature des mots » ? À suivre donc.

 

[1] J. Lacan, « L’étourdit », dans Autres écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 460 et dans
Scilicet, n° 4, Paris, Seuil, 1973, p.17.
[2] Ibid., p.464 et p.21.
[3] J. Lacan, « La science et la vérité », dans Écrits, Paris, Seuil, 1966, p.858.
[4] J. Lacan, « La signification du phallus », dans Écrits, op. cit., p.691.
[5] J. Lacan, « Télévision », dans Autres écrits, p.540 et Télévision, Paris, Seuil,
1974, p.64.
[6] Ibid., p.538 et p.61.
[7] J. Lacan, « L’étourdit », art. cit., p.464 et p.21.
[8] Ibidem.
[9] F. Regnault, La Doctrine inouïe, Paris, Hatier, 1996.
[10] J. Lacan, « L’étourdit », art. cit., p.462 et p.19.
[11] J. Lacan, « Radiophonie », dans Autres écrits, op. cit., p.429 et dans Scilicet, n°
3-2, Paris, Seuil, 1970, p.81.
[12] J. Lacan, « Télévision », art. cit., p.532 et Télévision, op. cit., p.51.
[13] J. Lacan, « Radiophonie », art. cit., p.429 et p.81.
[14] J. Lacan, Le Séminaire, Livre XVII, L’Envers de la psychanalyse, Paris, Seuil,
1991, p.52.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

https://www.facebook.com/sharer.php?t=L’affaire du rapport au sexe&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=L’affaire du rapport au sexe&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/
https://twitter.com/intent/tweet?text=L’affaire du rapport au sexe&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=L’affaire du rapport au sexe&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/


L’affaire du rapport au sexe | 13

Linkedin

Print


