TU PELX
SAVOIR

P&le 9 Quest EPFCL

L’AFFAIRE DU RAPPORT AU SEXE

Date de parution : 29 mai 2018

Article disponible en ligne a I'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/

Référence :

Colette Soler, L’affaire du rapport au sexe, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié
le 29 mai 2018. Consulté le 16 février 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de I'éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelgue forme et de quelque maniere gue ce soit.

L'affaire du rapport au sexe | 1



L’affaire du rapport au sexe

Conférence prononcée dans le cadre des Colléges de clinique psychanalytique de I’Ouest,
sur le theme de I’année « Clinique différentielle des sexes », a Rennes, le 18 janvier 2018.

C’est un theme propre a la psychanalyse. C’'est aussi un theme par ailleurs de
grande actualité. Avant elle, ca se parlait autrement et pas en termes de
rapport au sexe, témoin Krafft-Ebing pour qui il y avait le sexe avec sa norme
hétéro, d’ailleurs implicite, et les dites perversions ou se placait tout le reste. Je
note que Lacan met Krafft-Ebing et Havelock Ellis au compte de la canaillerie avec
laquelle Freud fait rupture. On a I’"habitude d’opposer Freud, pour qui I'anatomie est
le destin, et Lacan, dont on croit qu’il objecte, mais il faut y regarder a deux fois. En
relisant a nouveau « L'étourdit », que je lis pourtant depuis trente ans, j’ai apercu
ce que je n'y avais pas lu jusque-la, et quelques-unes des ressources inexplorées de
ce texte concernant notre question. Le texte est extrémement difficile, mais il a le
meérite d’explorer moins les différences entre les hommes et les femmes qui au fond
se constatent, que ce qui détermine ces différences et c'est la voie la plus
enseignante, quoique la plus ardue. On en a retenu les fameuses formules de la
sexuation qui impliquent une sexuation indépendante de I’anatomie, c’est un grand
pas au-dela de Freud. Mais il y a une autre distinction dans ce texte, peu dépliée et
gui concerne en fait ce que I'on nomme |'au-dela de I'Edipe lacanien. Je vous en
donne tout de suite les termes avant de les déplier.

Deux dimensions

Lacan distingue « deux dit-mensions » du pourtouthomme, a écrire en un mot.
L'une est a priori, I'autre a posteriori. A priori est ce qui fait homme, Lacan I'écrit
t’homme pour faire entendre la liaison avec le verbe faire. Autant dire qu’il
n'est pas homme de naissance, il est fait, mais en partie a priori. Autrement dit,
sans ironie, c’est pour ’'homme qu’il faut dire « on ne nait pas homme on le devient
». Ce qui est a priori c’est le phallus, par contre, il recoit a posteriori du discours une
fonction en quelque sorte supplémentaire. C'est textuel et j'ai tenté de le
déplier pour en mesurer la portée. Avant méme d’aller plus loin on comprend
immédiatement que cette remarque doit s’appliquer et éclairer les deux autres
formules de la sexuation du c6té qui fabrique V (x). ®(x), justement, celles que
Lacan substitue a I'CEdipe freudien et il le dit. Alors sur quel a prioril’a
posteriori se construit-il ? Freud le premier, par I'expérience analytique, a apercu
sans I'ombre d’un doute que le sexe chez les parlants que sont les humains n’était

L'affaire du rapport au sexe | 2



pas déterminé seulement biologiquement par le fait de la sex ratio comme dit
Lacan, a savoir qu’il y a dans la nature la naissance d’une moitié male et d'une
moitié femelle, grosso modo. Ce n’est pas que Freud soit un précurseur des théories
du gender qui voudraient que le sexe ne soit déterminé que par la culture. C'est
plutét Simone de Beauvoir qui serait de ce c6té avec son fameux : « On ne nait pas
femme, on le devient » par les pressions de la culture. Oui, on le devient mais pas a
partir de rien, et en raison de I'a priori. Chez Freud comme chez Lacan il y a deux
niveaux de la détermination sexuelle : pour Freud c’est d’abord I'anatomie qui fait
destin, puis le fameux Edipe supposé régler le sexe. Il est plus complexe
évidemment que le petit trio de I'historiole familiale a quoi on le réduit souvent,
puisqu’il y a aussi Totem et tabou et Moise. Quoi qu’il en soit, avec ces deux
strates, I'une qui vient clairement du réel et I'autre du symbolique, Freud essaye de
nouer ces deux dimensions que Lacan a isolées comme telles, de I'organique, qui
est réel car le partage en deux types d'organismes ne doit rien au symbolique.
L’'CEdipe, lui, est symbolique. Mais il y a aussi I'imaginaire a ne pas oublier dans les
termes de Lacan puisque le réel organique a sa traduction au niveau de la forme du
corps, de son image, et donc primairement c’est une affaire de moi, la différence
des sexes. Le moi chez Lacan n’est pas le Ich freudien, et il se distingue du sujet
qui, lui, se représente par sa parole et qui en est déterminé. Ces moi(s) que I'on
entend a I'oreille dans le moitié- moitié de la sex ratio se distinguent par I'index
visible de I'organe qui s’isole sur la surface du corps. Sur cette donnée primaire de
I'imaginaire, Lacan a marqué, bien avant « L'étourdit », que I'organe se distingue
du signifiant, le phallus. Mais comment I'organe visible passe-t-il - passer, c’est le
terme de Lacan au signifiant ? Eh bien, justement le texte nous le dit, il y passe a
priori, et par le dire parental a priori. On est la sur une reprise de la premiére strate
freudienne de la fonction inéliminable de I'anatomie - bien que par ailleurs Lacan
ait pu dire que I'anatomie n’est pas le destin. Plus précisément cet organe passe au
signifiant, je cite, « de faire sujet dans le dire des parents », et c’est « un dommage
a priori[1]». Comment entendre ce « faire sujet » ?

Au sens propre je crois, grammatical. lls ne disent pas il a un pénis ou pas, mais
c’est un garcon ou c’est une fille. Leur dire profére donc sur I’étre méme, il fait
sujet sexué a priori, a partir de I'organe. C’est I'attribution d'une pré-identité
sexuée. Evidemment, ce dire a priori ne se réduit pas a la formule minimale que j'ai
donnée, c'est un gars, c’est une fille, qui est partagée au demeurant par tout ce qui,
dans le corps social, approche I'enfant dés sa naissance. Le dire premier des
parents annonce bien d’autres énoncés, qu’ils greffent sur la pré-identité sexuée,
toutes les anticipations liées a leur désir. Désir d’enfant bien sir, mais désir d'un

L'affaire du rapport au sexe | 3



enfant pas quelconque, un enfant fantasmé, lieu de toutes leurs projections
narcissiques, comme Freud I'a souligné d’ailleurs. Toutes leurs idées a la fois de ce
gu’est, et de ce que doit étre un garcon ou une fille, de ce qu’est et ce que doit étre
cet enfant-la. C’est a ce niveau d’ailleurs que l'incidence du discours du temps se
greffe sur leur désir. Lacan, en 1975 dans la conférence de Geneve « Le symptoéme
», dit que dans la facon donton lui parle, au petit, il percoit la facon dont il a été
désiré, que dit-il, sinon que I'enfant interprete ce dire a priori ?

C'est le b.a.ba de la clinique. Lacan I'a d’abord formulé en disant que le sujet se
forge au lieu de I’Autre et que ca commence avec les oracles de I'Autre. C'est la
méme these, en d’autres termes, et appliquée spécifiquement au sexe, avec la
notion d’un dire qui a priori fait sujet sexué. De ce fait, la différenciation par le
signifiant phallique est toujours déja la a priori. « L'étourdit » insiste sur la fonction
de I'imaginaire dans cet a priori, ou I'organe, de se distinguer spécialement, est
propice a passer au signifiant.

Notez d’ailleurs, sans méme parler du culte qui lui était rendu a Pompéi et dont
Lacan a fait grand cas, que I'on ne connait aucun groupe social ou cet organe ne
soit pas clairement distingué, voire honoré. On est donc bien la sur un fait
transhistorique, qui ne fluctue pas selon les cultures. Or, les discours qui ordonnent
les liens sociaux traitent ce fait de fagon différenciée selon les époques et les lieux
car ils sont toujours historiques.

Le pré-sexe

Qu’implique cet a priori ? D’abord I’exclusion du choix pour le petit en question, le
verdict s'imposant comme tout destin par un dire qui précede I'enfant. Ensuite, plus
important, cet a priori comporte I'antériorité de la pré-identité par rapport a tout
exercice effectif de ce que sera la sexualité future de ce petit. Celle-ci reste encore
indéterminée et a ce niveau il est en quelque sorte sexué d’avant toute sexualité,
car le dire lui impose a priori quelque chose comme un pré-sexe. Parenthese : je
note la que Freud, qui a décrit un rapport typique a I’a priori de I'avoir phallique, a
aussi marqué, notamment pour les femmes, sa disjonction d’avec la sexualité
effective qui vient apres. C'est sa these des trois suites sexuelles possibles de leur
refus, lui typique, de la privation phallique. Il les énumere - sans pouvoir cependant
situer ce qui les détermine : hétérosexualité qui la conjoint a I’'homme,
homosexualité et, troisieme possibilité, évitement de toute sexualité.Quant a Lacan,
le terme de sexuation indique bien que, pour la mise en ceuvre du sexe, il y faudra
guelque chose de plus, quelgque chose comme une sex-action si je puis forger ce

L'affaire du rapport au sexe | 4



néologisme, disons une appropriation future, encore a venir, sur la base du fait que
cet a priori est toujours « un dommage », si on en croit Lacan. Il avait formulé tres
tot que tout signifiant fait injure au sujet, la c’est plus qu’injure, c’est un pré-
programme et différent pour garcon et fille.

D’ailleurs Lacan introduit I’'expression « I’affaire du rapport au sexe », en préambule
aux formules du pastout, disant : ce rapport au sexe est différent en chaque moitié,
du fait méme qu'il les répartisse[2]; « il », c’est le sexe. Et il prend soin de rappeler
gue ce qui les répartit ce n’est pas I’avoir de I'organe et sa sensorialité, mais sa
significantisation, son passage au phallus a priori. La dissymétrie, non pas
anatomique, mais subjective, commence la, et elle implique un choix, elle n'est pas
imposée comme le dire qui fait destin. Car le sujet lui-méme, qui n'est pas un corps,
mais un parlant représenté par le signifiant, toujours responsable de sa position de
sujet[3] disait Lacan dans « La science et la vérité », ne peut pas éviter de répondre
a cet a priori, de se positionner par rapport a lui. Sans méme préjuger de savoir qui
va déterminer sa sexualité effective.

Pour résumer, le rapport du sujet a son sexe commence par une premiere réponse
a I'apriori phallique. Notez que nos trans d’aujourd’hui sont exactement sur cette
frontiere, ils récusent la pré-identité sexuelle venue de I’Autre, venue de son dire de
I’anatomie, et le dire auquel le discours social donne toujours une fonction bien
définie. Mais ensuite le rapport au sexe se réédite dans la mise en ceuvre du sexe.
C’est Freud qui a donné la description clinique la plus nette de ces deux niveaux.
Autre premier niveau, |I'option originaire a I’endroit de I'organe passé au phallus :
soit la satisfaction angoissée, soit la protestation envieuse, les deux écueils qu'il
croit retrouver a la fin de I'analyse. Les affects suivent, sentiment de moindre
valeur féminine a mettre en balance avec, quel terme choisir du cété
masculin, la fatuité, peut-étre. Puis viennent selon Freud les options sexuelles
diverses d’abord dans le rapport de désir au partenaire, je I'ai mentionné pour les
femmes mais c’est aussi le cas pour les hommes, et ensuite plus précisément dans
le rapport a la jouissance de corps. Freud a margué la une obscure décision
originaire, aversion hystérique, captation obsessionnelle. Alternatives donc a
différents niveaux dont la prise en compte est nécessaire pour situer ce qui est
exigible des sujets sur la plan sexuel et notamment a la fin d’analyse. Nous n’en
sommes plus grace a Lacan a penser comme I'l.P.A. gu’une analyse doit rejoindre
I'idéal familial de la génitalité hétérosexuelle obligatoire et avec procréation
assumeée. Mais il ne suffit pas non plus simplement de clamer, en nous autorisant de
I’alternative ouverte par les formules de la sexuation, ils ont le choix, les sujets, de

L'affaire du rapport au sexe | 5



se placer d'un c6té ou de l'autre. Il est vrai, thése de Lacan, qu'’ils se répartissent
d’un coté et de I'autre du tout et du pastout phalliques indépendamment de
I’anatomie, il y a donc place pour une option de chacun quant a la jouissance, mais
I’option n’explique pas tout. Elle explique disons leurs désirs que gouverne la
dialectique phallique décrite tres tot par Lacan, mais laisse en suspens la question

posée par Lacan au début d’Encore: d’ou vient la jouissance, - qui n’est pas le désir
?

« Le champ clos du désir »

Ces gquestions se placent dans un champ qu'’il faut préciser. On ne parle pas la du
champ social réglé par I'ordre des discours, mais de la relation des sujets a ce que
Lacan appelait a I'’époque le « champ clos du désir[4]», ou se place la relation entre
les corps sexués et ou opere justement « la malédiction sur le sexe ». J'aurais pu
prendre comme titre ce terme de « champ clos », car la question est de savoir
comment le situer entre I'a priori et I’a posteriori dont parle Lacan, entre |'a priori
de la pré-attribution sexuée qui ne suffit pas a décider des jouissances a venir et la
fonction que les discours- liens sociaux lui donnent, voire lui imposent a posteriori,
et qui détermine moins I'activité sexuelle que ses semblants, ce que Lacan appelle
joliment les « airs de sexe[5]», ceux qu’il faut se donner pour étre dans le /a du
discours et du couple. « L'étre pour le sexe » se réalise dans ce champ clos, et ce
qui s’y joue de désir et de jouissance réelle se distingue de I'un et de l'autre, il est
au fond « clivé[6]» de tout discours établi.

Le phallus est certes le « signifiant-m’étre[7]» du sexe, mais c'est a écrire avec une
apostrophe et ¢ca n’a rien a voir avec le signifiant maitre du discours du maitre. Une
moitié, je cite, « y fasse entrée en emperesse[8]», dans cette affaire du rapport au
sexe. Mais « emperesse » n'évoque pas le maitre, seulement I'empire, soit
I’étendue d’un pouvoir, le pouvoir sexuel de ceux qui « ont de quoi» dit Lacan.
Autant d’expressions bien propices a faire se hérisser tout ce qui est un tant soit
peu féministe, mais ne nous précipitons pas. Lacan nous avertit, ce n’est, pour le
porteur du signifiant, « qu’'un semblant d’heur », sans e a heur, ce n’est pas bon-
heur, car il aura a en patir. Il patira de quoi ? De la fonction qu’un discours donnera
a posteriori a ce signifiant « m’étre du sexe » qu’est le phallus. C’est la these : il est
a priori mais il recoit a posteriori une fonction des discours.

[llustration : quelle fonction le discours du maitre donne-t-il au signifiant « m’étre
du sexe » ? Dans la civilisation d’avant le capitalisme et d’avantla
psychanalyse, la fonction a posteriori de ce signifiant était clairement lisible : il était

L'affaire du rapport au sexe | 6



élevé a la fonction signifiant du maitre, celle du S1 du pouvoir qui organisait I’'ordre
social aussi bien que I'ordre du couple dans la famille reproductrice et qui les
homologuait. Le maitre-I'esclave, le roi-la reine, le pere chef de famille-la mere
de famille étant tous les versions socialisées de ’lhomme-maitre et de la femme
assujettie. Patriarcat disait-on et les amours et désir sexués s’arrangeaient selon
cet ordre. Si on en doute il faut relire nos classiques, Corneille, Racine[9].

Dans le discours du maitre donc, pouvoir politique et pouvoir sexuel se
superposent, s’expriment dans le méme vocabulaire d’ailleurs, celui du pouvoir et
de la possession, la question des jouissances de corps n’étant pas posée en elle-
méme, étant plutot refoulée par cet ordre dans le secret des intimités du privé et le
plus souvent dans le silence.

La ou ce discours regne encore, ¢a n'a pas changé, la fonction du phallus-maitre
(avec un trait d’union) y demeure par effet de discours, et subsume tout le champ
de ce gue nous nous représentons comme le pouvoir, aussi bien politique que
sexuel. Le discours du maitre a donc fabriqué, disons-le, la race des maitres-
males. J’emploie ce terme de race en suivant la these de Lacan sur les races. Les
races sont des fabrications des discours, elles se constituent « du mode dont se
transmettent par I'ordre d’un discours les places symboliques, celle dont se
perpétue la race des maitres[10]» et de ses autres.

Cependant, Lacan le souligne, I'organe en patit. Le garcon, on peut I'’éduquer, et on
n'y manque pas, a faire le maitre, c’est aisé, mais I'organe, lui, c’est autre chose, il
ne se soumet pas si facilement a cette fonction a posteriori de maitre qui lui est
imputée, et pour I’éduquer, lui, « on peut toujours courir ». Autrement dit I'organe
phallique ne marche pas au signifiant maitre, contrairement a son porteur, pas
d’éducation sexuelle qui tienne. Le pouvoir du maitre n’est pas le pouvoir sexuel,
plutét supplée-t-il a ce dernier, tout I'indique, et il le refoule. (Le débat actuel de
dénonciation par les femmes des abus sexuels des hommes, quoi que I'on en pense
par ailleurs, vraiment I'indice que le discours du matftre se défait en profondeur.)
S’il ne marche pas au signifiant maitre, I’organe du pouvoir sexuel, a quoi marche-t-
il ? Lacan est catégorique et constant sur ce point : il marche a la castration. C'est
une vaste theése que je ne développe pas aujourd’hui ; mais je rappelle que des
1958 il posait que c’est la castration qui fait de ’'homme un « tenant du désir » car
par le manque symbolique gu’elle instaure elle « libere » le désir.

A partir de ces élaborations de Lacan on percoit ce qu’a fait Freud avec I'GEdipe. Il a
favorisé, sans le vouloir, la confusion du pere et du maitre, a tous les niveaux, par le

L'affaire du rapport au sexe | 7



pere de I'Edipe-chef de la famille, par le pere- sur-male possesseur de toutes les
femmes dans Totem et tabou, par le pere maitre de la politique de raison dans le
Moise. C'est d(i sans doute a ce que Lacan nomme sa « touthommie » dans «
L'étourdit », et qui releve selon « Radiophonie » « de I'idéal monocentrique[11]» et
d’une topologie sphérique. Lacan, lui, des le début a tenté de les dissocier, et de
dissocier I'opération du signifiant maitre de celle du phallus, qui, dit-il, est le
signifiant du discours de I'analyste, en tant que signifiant du sexe.

Incidence politique de la sexuation

On voit bien le propre de sa these. La sexualité dans sa réalité, selon I'apercu
analytique, se joue dans un champ qui n’est pas celui du discours, mais celui du «
champ clos du désir » que la relation sexuelle occupe, et ou le signifiant phallique
tréne en quelque sorte. Ce gqu'il soulignait des 1958, c’est que demande et désir du
sujet s’ordonnent dans ce champ en fonction de ses options primaires a I’endroit du
phallus, et il ajoute ensuite dans « L'étourdit » cette autre option qui a fait son
succes entre les deux jouissances, la phallique et I'autre, qui voisinent sans se
conjoindre.

Dans « L'étourdit » il marque que cette marge de liberté que suppose I'option du
sujet a I'’endroit de la jouissance n’en est pas moins subordonnée a « |'étre de la
signifiance » et a la logique qui la regle. Deux logiques différentes en fait que la
théorie des ensembles permet de distinguer, celle du tout phallique qui nécessite
une exception et celle du pastout qui ne la nécessite pas. On pourrait faire de longs
développements sur ces deux logiques, mais inutile ici que je les rappelle, ce
que je veux souligner c’est qu’une nécessité logique est une nécessité de
langage qui ne reléve pas de I'ordre du discours. Or le langage marque tous les
parlants, marque tous ceux qui usent du langage, et de ce fait tout ce qui est effet
de langage est un universel du parlant; ce n'est pas le cas du discours, qui
lui est historique. Ce point me parait important pour les commentaires que nous
faisons de I’épogue. La question est de savoir si oui ou non nous avons pris la
mesure du message universel de la psychanalyse - universel veut dire qui
transcende la variété des cultures, des langues et des épogues. Qu’est-ce que ce
message, cette portée universelle permet d’éclairer de I'’époque ?

Il y a une antienne maintenant dans la psychanalyse qui tient pour acquis le déclin
du pere-maitre, en particulier maitre de la famille. Fin du patriarcat. Si on tient cela
pour acquis, et je I'accorde, il faut se demander si ce déclin qui change beaucoup a
la société, laquelle substitue I’'homogénéisation sans exception des individus

L'affaire du rapport au sexe | 8



producteurs-consommateurs du marché, a I'ordre hiérarchique du discours du
maitre, eh bien il faut se demander si ce changement de discours entraine la
fin de la nécessité logique de ce que Lacan a nommé I’lhommoinsun, avec
I’exception logique du « dire-que-non » qu'’il a substitué au pere de I'CEdipe et qui
assure la consistance possible du tout phallique, lequel signifie : castration pour
tous ceux qui s'y rangent. Cette nécessité n’est pas un effet du discours-lien social,
elle tient, non a I'état de la société, mais au langage lui-méme. Dans les nécessités
de langage, Lacan a d’abord développé celles qui tiennent a la structure du
signifiant, la premiere d’entre elles étant, Freud I'a découvert, gu’il n'y a qu’un
signifiant pour distinguer homme-femme, le phallus. Puis il a ajouté dans «
L'étourdit », a partir de la logigue mathématique des ensembles, qu’outre la
structure du signifiant il y a aussi deux logiques du signifiant par quoi les parlants
peuvent se distinguer. Alors, si la répartition des deux moitiés, hommes-femmes,
tient a la logique du langage et non pas au discours qui s’y superpose, il n'y a pas
de raison pour conclure que la fin de I'empire politique du péere est la fin de la
possibilité de I'au-moins-un, pas de raison donc de s’inquiéter pour les
enfants nés hors de I'empire du pere plus que I'on ne s’est inquiétés par le passé
pour ceux nés sous la tutelle du pere-maitre. Des le début Lacan avait indiqué que
le Nom-du-Péere n’est pas le nom d’un pére, qu’il peut étre présentifié par n'importe
quoi, un esprit supposé a la fontaine, etc. Et quand il dit dans « Télévision » que «
I’ordre familial ne fait que traduire que le Pere n’est pas le géniteur[12]», ce n'est
pas pour sauver cet ordre du chef de famille, c’est pour dire que le Pere qu’il écrit
avec une majuscule n’est pas le géniteur, donc pas impliqué dans la reproduction
comme fonction de la vie naturelle. Il releve d'une autre nécessité que les discours
ne créent pas, ils la « traduisent », et tout « L'étourdit » pose qu’elle est
conditionnée, cette nécessité, par la logique du langage. J’en tire une seconde
conclusion d’actualité, concernant les changements dans la reproduction que la
science permet, et sur lesquels les analystes devraient se prononcer : la procréation
ne doit rien au Nom-du-Pere, seulement au géniteur, ses changement n’attentent
donc pas au Nom-du-Pere, pas plus que la fin du Pere-maitre n’attente a la
logigue de I'hnommoinsun. De la, pour les analystes, un programme se dessinerait
pour chaque cas d’expérience individuelle ou de groupe qui vient a leur portée :
voir si le r6le de I'« au-moins-un » est tenu et par quoi. Cela revient a se
demander comment on diagnostique le tout phallique.

Conclusion

Quand Lacan produit I'au-moins-un du dire-que-non qu’il substitue au pere freudien,

L'affaire du rapport au sexe | 9



il ne le restaure pas, ce pere-maitre auquel Freud prétait un statut universel, et
cependant il ne met pas fin au message universel de la psychanalyse. Il met fin a la
politique du pere-maitre que I'Edipe freudien relayait. L’au-dela de I'GEdipe
freudien c’est la structure méme du discours de I'analyste, qui ne fait pas « recours
au Nom-du-Pere[13]», dit Lacan dans « Radiophonie ». Comment le formuler, ce
message ? Mangue a jouir sans exception, rencontre manquée de la répétition,
destin inéluctable de « malédiction sur le sexe ». Pas de rapport. On pourrait dire
aussi « Y a d'lI’'Un ». La il faudrait des précisions mais je passe, ce n’est pas mon
objet. Ce message est contemporain du discours marqué aujourd’hui par la montée
de ce que Lacan a appelé la « varité », soit la variété des vérités de jouissance qui
désormais ont droit de cité. Faute de la norme du pere-maitre, toutes ces
jouissances ont changé de statut politique, leurs particularités qui furent dites
perverses, donc pathologiques, n'ont plus de portée ni pathologique, ni
transgressive, ni révolutionnaire. Elles-mémes ont renoncé aux provocations de
la transgression pour exiger au contraire la reconnaissance paritaire.
Particulierement évident pour I'homosexualité, du moins dans nos contrées. Ce
point du message universel a d’ailleurs une importance pour la passe : ca la
soustrait a I'incidence de la diversité des cultures et des langues, et c’est ce qu'il
faudrait rappeler a tel ou tel qui se demande si la passe peut étre la méme avec des
langues et des histoires différentes ou d'un c6té ou de I'autre de I’Atlantique. Plus
gque contemporain de la montée sur scene de la varité des jouissances, ce message
est ajusté a cette nouvelle réalité.

On le saisit si on percoit combien le signifiant, et sa logique que |'on tient pour
abstraite, concerne en fait le corps, que I'on tient pour concret, car I'inconscient
structuré comme un langage, theése qui vaut méme pour lI'inconscient réel, opere
sur le corps, affecte le corps. Il a son lieu dans le corps, le corps « lieu de I'Autre »
disait Lacan déja dans « Radiophonie ». Il faut donc conclure que l'inconscient et le
discours operent sur la méme chose, le corps. L'ordre du discours est en prise sur le
corps, il préside a ce que Lacan appelle la « corpo-rection », I’érection d’'un corps
socialisé, ajusté aux normes du discours, et donc susceptible de voisiner avec
d’autres. Le discours regle donc une part de ses jouissances aussi bien que leur
répercussion en affects du sujet au gré des époques et des cultures. L'inconscient
langage n’en a pas moins effet sur le corps. C’est lui qui a la fois négative la
jouissance et lui donne sa structure morcelée, « castrée » dit Lacan, qui exclut le
rapport depuis toujours et partout. Dés L'Envers de la psychanalyse, Lacan avait
marqué, je cite, « ce qu’apporte Lacan ». C'est, pour la jouissance, « la fonction du
trait unaire, c’est-a dire de la forme la plus simple de marque, qui est, a proprement

L'affaire du rapport au sexe | 10



parler, I'origine du signifiant [14]», I'origine donc des signifiants propres a un
inconscient donné et qui ont émergé dans les contingences de la vie comme
inscription d’'un « événement » de corps.

Chaque inconscient est corpo-dissident. Lacan avait appliqué ce terme a la pulsion
mais il vaut pour le symptéme. C’est a ce niveau que se place ce que Freud
mentionnait comme aversion, ou trop de plaisir.

J’ai dit deux niveaux mais il y a donc trois niveaux du rapport au sexe, le troisieme
est celui des jouissances de corps effectives. Elles ne doivent pas grand-chose a la
parole du sujet. Lacan I'a souligné des L'Envers de la psychanalyse. Entre les
signifiants du sujet, ceux de ses identifications qui vont de I'imaginaire au phallus,
et ceux de son inconscient qui affecte son corps, eh bien ca ne fait pas chaine. C'est
ce qui est écrit a I'étage inférieur du discours de I'analyste. C'est aussi pourquoi
Lacan au début du séminaire Encore repose la question : d’ou vient la jouissance de
la relation sexuée, et ce pourguoi aussi il rebaptise ce que Freud a nommé
inconscient du terme de parlétre. La jouissance n’est pas réglée par le sujet mais
par son inconscient langage incorporé.

Lacan aura finalement inversé le postulat premier de la psychanalyse qu’il a
partagé et consolidé pendant longtemps. Ce postulat venu de la pratique
freudienne, qui semblait indiquer que la subjectivité et le discours pouvaient
commander a la jouissance. Dit autrement, les symptomes, notamment
d’impuissance et de frigidité sexuelle, pouvaient se résoudre par |'élaboration
analytique du rapport du sujet a I’Autre. Cf. « La direction de la cure » qui est sur
cette hypothese. Mais non, pour agir sur les symptémes qui sont jouissance de
corps, il faut se placer au niveau de ce qui les cause, au niveau de /a varité des
inconscients-langage dans leur motérialité jouie. A ce niveau, il n’y a qu’une seule
ressource pour opérer sur la jouissance du symptéme, les éguivoques
langagieres, bien distinctes de la logique du sujet. Avec cette varité de la
jouissance, et qui objecte a toute norme de jouissance, et qui gouverne méme la
jouissance sexuelle du coit, Lacan rejoint donc, et juste a temps, ce qui s'impose sur
la scene du monde qui est celle du discours actuel. |l fait plus que rejoindre, il en
rend raison. Il éclaire le changement radical du statut du Un que la science a
produit. Ce n’est plus le Un unifiant qu’étaient le maitre et le Pere freudien, c’est au
contraire désormais du Un diversifiant - en syntonie avec l'idéal
démocratique, et dont Lacan a donné la formule avec ses « épars désassortis ».
D’ou la nécessité de renouveler aussi la conception du lien social dans le champ
lacanien qui ne peut plus étre pensé comme un ordre hiérarchisé. J'ai essayé de

L'affaire du rapport au sexe | 11



montrer que Lacan a au moins ouvert le chapitre.

Un dernier mot pour évoquer ce dont je n’ai pas du tout parlé : la différence de La
femme barrée. Sa jouissance propre, autre, reconnue depuis toujours, cf. Tirésias,
gue Lacan a située hors de la consistance logigue qui fait le tout phallique, et qui
est de ce fait hors de /a varité des jouissances auxqguelles préside |'inconscient
parlétre. Grand theme a développer. Ca la fait plus éparse que les autres épars en
quelque sorte, ca pousse le Un diversifiant jusqu’au Un d’exclusion qui fait d’elle
I’Autre radical. Lacan n’a-t-il pas dit: « Il n'y a de femme qu’exclue par la nature
des choses qui est la nature des mots » ? A suivre donc.

[1]]. Lacan, « L'étourdit », dans Autres écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 460 et dans
Scilicet, n° 4, Paris, Seuil, 1973, p.17.

[2] Ibid., p.464 et p.21.

[31]. Lacan, « La science et la vérité », dans Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p.858.
[4]]). Lacan, « La signification du phallus », dans Ecrits, op. cit., p.691.

[5]]. Lacan, « Télévision », dans Autres écrits, p.540 et Télévision, Paris, Seuil,
1974, p.64.

[6] Ibid., p.538 et p.61.

[71]). Lacan, « L’étourdit », art. cit., p.464 et p.21.

[8] Ibidem.

[9] F. Regnault, La Doctrine inouie, Paris, Hatier, 1996.

[10]1 ). Lacan, « L'étourdit », art. cit., p.462 et p.19.

[11]]). Lacan, « Radiophonie », dans Autres écrits, op. cit., p.429 et dans Scilicet, n°
3-2, Paris, Seuil, 1970, p.81.

[12]]. Lacan, « Télévision », art. cit., p.532 et Télévision, op. cit., p.51.

[13] ). Lacan, « Radiophonie », art. cit., p.429 et p.81.

[14]]. Lacan, Le Séminaire, Livre XVII, L'Envers de la psychanalyse, Paris, Seuil,
1991, p.52.

Partagez cet articlex]
Facebook

(=]
Google

[x]

Twitter

]

L'affaire du rapport au sexe | 12


https://www.facebook.com/sharer.php?t=L’affaire du rapport au sexe&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=L’affaire du rapport au sexe&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/
https://twitter.com/intent/tweet?text=L’affaire du rapport au sexe&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=L’affaire du rapport au sexe&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/laffaire-du-rapport-au-sexe/

Linkedin

[x]
Print

L'affaire du rapport au sexe | 13



