TU PELX
SAVOIR

P&le 9 Quest EPFCL

LA PERE-VERSION

Date de parution : 25 mars 2018

Article disponible en ligne a I'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/

Référence :

Luis Izcovich, La pere-version, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 25 mars
2018. Consulté le 6 janvier 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de I'éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelgue forme et de quelque maniere gue ce soit.

La pere-version | 1



\ ]
La pere-version
Article paru dans la revue PLI n° 8 (revue de psychanalyse de I’EPFCL-France pole Ouest)

J'ai choisi de partir aujourd’hui de deux remarques, bien connues, faites par Freud dans ses
lettres a Fliess, qui me semblent essentielles au theme que nous avons décidé de traiter
cette année dans les colleges cliniques. Ces remarques anticipent de facon nette
I’élaboration de Lacan sur le rapport du sujet a sa sexualité. Les deux remarques sont liées
entre elles, cela concerne la causalité, soit ce qui cause une structure clinique mais plus
fondamentalement, ce qui fonde I'essence du sujet.

La premiere indique un virement dans sa théorie sur I'origine de I’hystérie. Freud pose : « Je
ne crois plus a ma neurotica »*. Le virage est relatif a la cause traumatique. Freud met en
question sa propre conception selon laquelle, nécessairement, ce qui fait I'hystérie est I'acte
traumatique d'un pere pervers. Le virage concerne donc le passage d'une théorie du
traumatisme basée sur la perversion paternelle, a une théorie du fantasme, soit a
I'interprétation donnée par I’enfant au désir du pere. Donc Freud restreint ce qu’il a d’abord
généralisé, soit la perversion du pére.

Des lors, une question se pose pour |I'hystérie, paradigme de la structure, mais elle est aussi
valable pour les autres structures cliniques. Sont-elles juste le fait d'une interprétation du
désir de I’Autre ? Ce qui distingue les différentes structures cliniques, névrose, perversion et
psychose serait juste un usage propre du fantasme, soit spécifique a chacune d’entre elles ?

Bien sdr, on pourrait répondre que tout le développement freudien sur le rapport de I’'enfant
a la pulsion démontre que I'essence humaine ne se limite pas a une modalité d’interpréter le
désir de I'Autre. Et on pourrait aussi considérer que I’'enseignement de Lacan est orienté par
cette question, a savoir comment se noue le désir, qui est toujours dans son essence relatif
au désir de I'Autre, et la pulsion qui, elle, est une marque dans le corps de la demande de
I’Autre.

C’est ce qui justifie ma deuxiéme citation de Freud qui se trouve dans la lettre numéro 46 a
Fliess?, ce qui veut dire que cela intervient trés tét dans son ceuvre, au moment méme ou il
cherche a établir comment I’enchainement des faits a pu se produire, forgeant comme
résultat les différentes structures cliniques. Or |'essentiel reste pour lui que les scenes
sexuelles infantiles sont traduites en symptome par le fait du refoulement. Le symptome est
ainsi une expression dans une autre langue et cela explique pourquoi il requiert une
interprétation, qui serait la restitution de la langue originale. Voila donc la matrice de sa

La pere-version | 2



proposition.

En d’autres termes, ce que Freud pose la ce n’est pas autre chose que ce que nous disons
quand, suite a Lacan, nous formulons que I'expérience analytique exige le déchiffrage de
I"analyste ou aussi quand nous disons que |I'analyse est une pratique de lecture. On traduit
donc, au sens ou on extrait I'effet du refoulement d’une langue qui était le matériel d’avant
symptdme. Donc, jusque-la, on pourrait dire que tous les analystes s'accordent.

Maintenant, et c’est la le point crucial auquel je voudrais en venir, Freud évoque une autre
dimension qu’il désigne comme |'excédent sexuel qui empéche la traduction. Cette
formulation précede de presque 10 ans son élaboration sur la vie sexuelle infantile qui
marque, comme vous le savez, a partir des Trois essais sur la théorie sexuelle *, une
orientation centrée sur le devenir du rapport de I’enfant a la pulsion. Freud s’apercoit tres tot
qu’il y a ce qui releve de I'inconscient déterminé par le refoulement, puis ce qui y échappe :
un excédent sexuel.

Donc, les deux remarques que j'évoque de Freud sont solidaires, elles posent la cause
comme sexuelle et renversent la conception du trauma comme effet d’'une volonté du pere.
Sans doute que la question de I'excédent sexuel amene Freud au concept de pulsion mais
pour nous, lecteurs de Lacan, comment ne pas voir que le concept de plus-de-jouir introduit
par Lacan est une reprise de cette notion d’excédent sexuel ? Car le plus-de- jouir indique ce
qui du sexuel objecte a la prise par le langage mais qui néanmoins cherche a étre capté.

Donc, le refoulement est certes ce qui opere la conversion d’une langue a une autre, il
n'empéche, qu’un excédent, un plus du sexuel est a I'oeuvre pour chaque sujet.

Si on admet I'équivalence entre la notion d’excédent sexuel freudien et plus-de-jouir
lacanien, on s’apercoit que Freud et Lacan ont tenté de répondre a une méme question :
comment peut étre intégré par le sujet ce qui par définition le dépasse ?

Et c’est la raison pour laquelle, je crois, que I'un et I'autre apres s'étre centrés sur les
formations de I'inconscient ont abordé le rapport a la pulsion, notamment Lacan ; avec
d'abord la notion de montage de la pulsion puis, dans la méme perspective, la notion
d’'appareillage de la jouissance.

Ce qu'il y a de commun dans cette perspective, c’est que la pulsion comme la jouissance ne
sont pas des termes qui désignent, de facon pure, la part du sujet dans la structure,
completement disjoints de ce qui vient de I’Autre. On serait tenté de faire cette opposition :
d’un c6té I'inconscient lié au discours de I'Autre, d'un autre c6té la pulsion ou la jouissance

La pere-version | 3



comme déconnectées de I'Autre. Ce n’est pas du tout I'idée de Lacan. Quand il définit par
exemple la pulsion comme liée a la demande de I’Autre puis comme écho dans le corps du
dire de I'Autre, il démontre la nécessaire articulation entre le symbolique, comme effet de
discours, et le réel, comme localisation de la jouissance dans une expérience de corps. De
méme, sans I'expérience du symbolique, le sujet n'aurait pas acceés au constat d’'une
expérience de corps qui le dépasse. Il n'y a pas d’acces pour un sujet a la jouissance sans le
rapport au langage.

Mais alors ou est la perversion dans tout ca ? Eh bien c’est exactement par ce biais que
Lacan reprend la définition de la perversion dans une perspective qui ne la réduit pas a un
usage du fantasme. Ce qui est remarquable c’est qu'il reprend, pour définir la perversion
dans le Séminaire D’un Autre a I'autre, la double perspective énoncée par Freud : I'excédent
sexuel et ce qui se transmet d'une génération a une autre. D'une part il formule que quand le
plus-de-jouir se dévoile sous une forme nue, ceci s’appelle la perversion®. D’autre part, il
affirme : « a Sainte femme fils pervers ». L’articulation de Lacan est précise, la production de
I'objet a, auquel il donne la valeur du plus-de-jouir est une conséquence du rapport au
signifiant, et inversement, c’est du fait de la production de cet objet a que le rapport aux
signifiants prend consistance. Les deux dimensions essentielles sont requises pour désigner
la perversion a savoir I'usage du fantasme mais aussi le rapport a la jouissance.

Je voudrais aborder la question de la Sainte femme. Il m’a semblé intéressant de I'évoquer au
moment ou j'évoque la pere-version, qui n’est pas un jeu de mots entre la perversion comme
structure clinique et la perversion paternelle, mais indique surtout la solidarité entre le péché
du pére et le symptéme de I’enfant. Je développe ce point. Dans le Séminaire Le Sinthome®
Lacan est précis, car il pose la perversion, comme une structure ou les registres Imaginaire,
Symbolique et Réel sont distincts sans pour autant étres noués par un quatrieme qui serait le
sinthome. La pére-version ou version vers le pere c'est se faire a son symptéme, pour
compenser le péché du pere. Le symptdéme est donc nécessaire a la structure. C'est méme
pourquoi Lacan a pu désigner le nceud borroméen, comme pére-version.

Par conséquent, la version vers le pere serait la solution de la névrose, en quoi se distingue la
perversion ou cette issue parait barrée. C'est ainsi que je comprends a « Sainte femme fils
pervers ». Entre parentheses, notons que Lacan ne parle pas de fille perverse et cela c’est
une constante car il exclut la perversion féminine. Je laisse a part le statut a donner a
I’hnomosexualité féminine.

Quant a la Sainte femme, ce serait quoi une Sainte femme ? Il y a un certain nombre
d’indications qui convergent vers I'idée que la Sainte femme est celle qui ne s’oriente pas
vers I’'homme en tant que porteur du phallus. Je développe ce point en partant de la

La pere-version | 4



distinction précieuse faite par Lacan dans son texte des Ecrits, « D’une question préliminaire
a tout traitement de la psychose. »°sur les racines de I'identification dans les structures
cliniques.

Ainsi, il introduit la question centrale qui est celle du désir dans la perversion par cette
phrase : « Tout le probleme des perversions consiste a concevoir comment I'enfant, dans sa
relation a la mere, relation constituée dans I'analyse non pas par sa dépendance vitale, mais
par sa dépendance de son amour, c’est-a-dire par le désir de son désir, s’identifie a I'objet
imaginaire de ce désir en tant que la mére elle-méme le symbolise dans le phallus. » % ||
condense alors ce probleme comme étant la dépendance, dans ce cas, a I'amour de la mére
par quoi le désir du sujet reste corrélé au désir de la mere. Mais alors on pourrait finalement
objecter a Lacan : « mais finalement, en quoi cela spécifie la perversion puisque la
dépendance a I'amour de la mere qui fait que le désir du sujet est désir lié au désir de la

mere constitue le cas le plus courant de structuration d’un désir ? ».

Or, Lacan donne I'explication juste aprées indiquant que dans la perversion le sujet
« s'identifie a I'objet imaginaire de ce désir en tant que la mere elle-méme le symbolise dans
le phallus »°. Ce qu'il convient de retenir ce n’est pas seulement que la mére introduit le sujet
dans la quéte phalligue mais surtout que Lacan pose que c’'est « elle-méme » qui le
symbolise. Ici la question du « elle-méme » est cruciale.

Cette remarque est d’autant plus importante car Lacan revient sur ce point a propos de
I’équation symbolique Girl = Phallus®, c’est-a-dire ce qui fait qu’une femme puisse incarner
en elle le phallus qui manque. Lacan ne se sert pas de I'équation Girl = Phallus a propos de la
perversion, mais a propos de la structure du désir. Qu’est-ce qu'il formule ? Il indique que « le
désir de I'enfant trouve a s’identifier au manque-a-étre de la mere auquel elle fut introduite
par la loi symbolique ol ce manque est constitué »*°, Puis, plus loin, Lacan évoque une
identification au désir de la mere qui, d’étre ébranlée, déclenche la psychose.

Nous avons trois cas de modalités d’identification bien distinctes. D'un cété, la psychose ou
I'identification n’est pas corrélée a la dimension phallique. L’identification reste dans le
registre imaginaire, c’'est ce pour quoi d'étre ébranlée induit le déclenchement. De I'autre
coté, la perversion et la névrose qui ont en commun le fait que I'identification se connecte a
la dimension phallique. Ceci est solidaire de la conception freudienne, ou la psychose est en-
deca de la castration et la névrose et la perversion supposées I'au-dela, soit la marque de la
castration. Mais on déduit, et c'est bien précis dans la citation précédente de Lacan, qu'ily a
une ligne de démarcation tres nette entre la perversion et la névrose, a savoir que ce qui
préside a la névrose est le manque-a-étre de la mere auquel elle fut introduite du fait de son
rapport, a elle, au symbolique, alors que dans la perversion la mére introduit elle-méme la

La pere-version | 5



dialectique phallique. Qu’elle, la mere, dans la névrose, ait été introduite, indique bien qu'il
s'agit d’une castration pour la mere, marque qui lui vient de I'Autre.

Dans la perversion la mere cache la castration de maniere a éviter de placer le phallus
ailleurs que chez « elle-méme ».

La ligne de démarcation nette entre la névrose et la perversion est le manque-a-étre de la
mere, spécifique de la névrose et relatif au fait qu’elle a été confrontée a la castration, la
conséquence étant qu’elle puisse faire de I'homme le porteur du phallus. C'est cette
dimension qui est absente dans la perversion, c’est ce qui permet de définir la Sainte femme
comme une femme qui fait de son enfant son phallus comblant ainsi le manque et pouvant
donc se passer du désir pour un homme. Cela ne fait pas de la Sainte femme une femme
psychotique. Elle a vu, elle sait qu’elle est chatrée mais elle a trouvé chez I’enfant ce qui
peut combler son manque. Notons d’ailleurs que Lacan ne dit pas sainte mere mais bien
Sainte femme. La Sainte femme ne doit pas étre confondue avec la femme phallique dont
Lacan donne les coordonnées dans le Séminaire sur L’Angoisse. Qu’est-ce une femme
phallique ? Il la définit comme la mere qui laisse tomber I'enfant le plus précieux, autrement
dit, celle qui peut se passer de I’'enfant qu’elle a pourtant constitué comme son phallus. Ce
qui veut dire que cet enfant qui saturait son désir n’est plus en position de phallus, n’est plus
I'objet précieux. Le phallus est ailleurs. Cela donne I'idée que la femme phallique a un
rapport a la castration alors que la Sainte femme ; qui ne concoit le phallus que du cété de
I’enfant, a procédé a un comblement sans faille de son manque.

De méme, il conviendrait de distinguer ce que Lacan évoque comme le fétichisme du c6té de
la femme. Cela peut concerner un enfant. Qu'un enfant soit a la place du fétiche pour une
femme se traduit assez souvent cliniquement par la perte de désir sexuel a I'égard de
I'hnomme.

Néanmoins, on constate également que cela ne sature pas le désir d'une femme car aprés un
certain temps l'insatisfaction s’installe, indice que I'enfant fétiche n’est pas tout pour elle.

Ce qui devient essentiel c’est donc le manque-a-étre du c6té de la mere. C'est pourquoi,
comme je I'ai déja dit, Lacan a évoqué le manque-a-étre auquel la mere fut introduite par la
loi symbolique. C'est un pivot fondamental de I'enseignement de Lacan et un renversement
par rapport a Freud. Cela concerne |'efficacité de la fonction paternelle quant a introduire un
sujet dans les lois du symbolique. Pour Freud c’est patent, la promotion de la loi dépend de
I'action directe du pere sur le fils. Il forgea ainsi la figure d'un pére interdicteur, qui géne, qui
fait limite a la jouissance de I'enfant. Le renversement de Lacan sur ce point a consisté a
montrer que |'efficacité paternelle est a la mesure de la barre, soit de la division produite du

La pere-version | 6



coté de la mere de I'enfant.

Pour Freud, I'acces au désir pour un enfant dépend de la loi exercée par le pere. Pour Lacan
cela dépend de I'action du pere qui creuse la castration maternelle, soit le A barré.

Ce développement permet de saisir une perspective essentielle dans la position perverse qui
va se vouer a combler le manque de I'Autre, donc a faire exister La femme, la Sainte femme.

C'est également un changement de perspective chez Lacan qui pendant longtemps avait
maintenu la perspective freudienne consistant a poser comme paradigme de la perversion le
fétichisme.

Qu'est-ce qui change ? Le fétichiste se met a I'abri par la médiation d’un objet qui évite la
rencontre de la castration. Or, ce qui va devenir essentiel pour Lacan est que le pervers se
voue a combler I'Autre, faire exister un Autre d’exception, un Autre non chatré.

C’est pourquoi Lacan va donner cette définition de la perversion qui inclut la dimension de
I’Autre femme quand il formule que pour le pervers il faut qu'il y en ait au-moins-une qui ne
soit pas chatrée. Encore une distinction avec la psychose et la névrose. Dans la psychose, le
pousse-a-la femme indique la pente a incarner La femme. Dans la névrose, on fait exister La
femme par la croyance qu’'il en existe au-moins-une pas comme les autres. Dans la
perversion, le sujet se voue lui-méme a combler, a masquer la castration d’'Une femme la
faisant par la toute. Par conséquent, et c’est important a souligner, Lacan ne trouve pas la
spécificité de la perversion du c6té des pratiques sexuelles. C'est d’ailleurs ce que beaucoup
de cliniciens ratent, surtout dans leur repérage de la perversion par rapport a la psychose.

Il suffit d’'un exemple extrait de Lacan, encore dans « D’une question préliminaire a tout
traitement de la psychose » quand évoquant les pratiques transsexuelles de Schreber, il
formule qu’elle ne sont pas indignes des pratiques perverses. Le diagnostic de perversion
n'est pas une question de comportement sexuel. Il faut saisir la encore un écart par rapport a
Freud chez qui on peut lire une pente a considérer comme perverse une fixation a une
conduite sexuelle qui ne soit pas la génitalité hétérosexuelle.

Or, il est vrai que Freud en posant la pulsion toujours comme partielle, qui part donc d'une
partie du corps et se satisfait d’'une partie du corps de I'Autre, pose I'essence de la sexualité
humaine comme marquée par la quéte de satisfaction de zones érogenes contingentes,
c’'est-a-dire des zones de bord, mais liées aux rencontres de corps lors de I’'enfance. Quant on
parle des rencontres de corps, on est en train de parler des expériences infantiles qui vont
guider 'orientation de jouissance singuliere d'un sujet. Or, qui dit expérience, dit que ce n’est

La pere-version | 7



pas inscrit dans le programme naturel.

Disons donc qu’il existe dans Freud ces deux dimensions. D'une part, I'idée d’une sexualité
normale, guidée par la nature, soit I'appartenance a un sexe ; et I'Oedipe est posé comme ce
qui vient en complément de ce programme biologique. Il est logique dans cette perspective
qu’il situe la perversion comme un point de fixation marqué par une satisfaction exclusive et
non hétérosexuelle. D'autre part, on peut aussi saisir une autre ligne de développement, a
savoir I'idée que ce qui fait un sujet, c’est I'expérience, soit le trauma infantile. Alors il se
dégage chez Freud I'idée d’une sexualité nécessairement perverse car jamais le sujet ne
parvient a rassembler en une unité I'ensemble des composantes. Autrement dit, la pulsion
méme apres l'analyse reste partielle.

Au fond donc, quand Lacan pose dans le Séminaire Encore, « la perversion polymorphe du
male »,* il prolonge Freud sur la dimension de la sexualité humaine comme essentiellement
perverse, et fait un tour supplémentaire sur la perversion en tant que structure clinique. La
these de Lacan est précise : la sexualité est perverse, mais aussi il existe une structure
clinique précise, la perversion.

Je reprends donc la perversion clinique et viendrai apres a la sexualité perverse généralisée
car il y a des précisions a apporter sur ce point.

Lacan se sert de cette structure pour donner un certain nombre d’indications concernant la
position perverse notamment par rapport au désir, I'amour et la jouissance et cela d’une part
dans le lien du sujet a son partenaire mais surtout dans le lien au grand Autre. D'autre part,
et concernant I'expression populaire a « Sainte femme fils pervers », Lacan s’en sert pour
indiquer que I'essence de la position perverse tient au lien du sujet avec I'Autre et
notamment a La femme.

C’est ainsi qu’on s’apercoit que bien avant le Séminaire Encore ou Lacan pose la corrélation
entre la jouissance féminine et I'ex-sistence de Dieu, Lacan avance sur cette question a
propos de la perversion. La formule exacte dans le Séminaire Encore est : « Pourquoi ne pas
interpréter une face de I'Autre, la face Dieu, comme supportée par la jouissance
féminine ? ».*

Je dis Lacan avance car il y a des indication systématiques sur le lien du pervers, la
jouissance féminine et Dieu. Ainsi dans le Séminaire D’un Autre a I'autre, il caractérise le
pervers comme celui qui se consacre a boucher ce trou dans I'’Autre®. Mais attention ce n’est
pas le rien savoir du manque dans I’Autre, ce n’est pas non-plus reculer devant la castration
de I'Autre. Cette dimension est bien perceptible dans I'usage névrotique du fantasme qui se

La pere-version | 8



met au service de faire exister I'Un qui ne manque pas dont I'exemple majeur est I'amour de
I"hystérique pour le pere.

Dans la perversion c’est d'autre chose dont il s'agit, et la-dessus Lacan est explicite quand il
formule que le pervers est un défenseur de la foi et dans la méme perspective il a pu
formuler que le pervers est un singulier auxiliaire de Dieu. En quoi est-il I'auxiliaire de Dieu et
méme serviteur fidele ?

Toute une série d’exemples extraits de la littérature de Sade illustrent cette dimension ou on
constate la mise en acte du fantasme, soit le franchissement de la limite mais aussi un
scénario ou il ne suffit pas d'avoir trouvé le partenaire permettant I'acte pervers, mais encore
il faut cette condition que cela s’accomplisse sous le regard de Dieu.

Ce qui explique que souvent, chez Sade, une Eglise peut donner le contexte idéal a la
réalisation du fantasme. C'est d’ailleurs ce que le matheme de la perversion écrit par Lacan
déja dans Kant avec Sade met en évidence |'existence d’'une volonté de jouissance qui n’est
pas déterminée par le sujet mais par I'objet. Le sujet se fait objet pour assurer la jouissance
de I’Autre divin. C'est en cela qu'il se fait I'auxiliaire de I'Autre.

Il convient de remarquer que chercher la jouissance de I’Autre n’est pas sans rapport avec
I'angoisse. C'est ce que met particulierement en évidence la position du masochiste, qui
n'est pas caractérisée par la quéte de douleur mais par la production de I'angoisse de I'Autre
et méme Lacan est explicite : ce que le masochiste vise c’est I'angoisse de Dieu.

Donc, la ou le névrosé répond au manque de I'Autre, a ce qui n'existe pas, par son manque
c'est-a-dire en prenant en charge le manque, le pervers est celui qui restitue I'objet a, le
plus-de-jouir a I'Autre, en complétant I'Autre. |l le restitue d'ou cet objet est parti, c’est-a-dire
que le pervers fait en sorte que cela revienne a I'Autre et ainsi I’Autre devient comblé. C'est
une these constante chez Lacan, le pervers ne patit pas du manque-a-étre car il prend en
charge la jouissance. Il se voue a compléter la jouissance de |'Autre.

En ce sens il est un serviteur. Le pervers ne commande pas contrairement a ce que 'on dit, il
manipule. Il est commandé par la nécessité d’offrir la jouissance a I'Autre.

Ces distinctions entre névrose et perversion sont solidaires de la distinction entre I'une et
I'autre a partir du fantasme, comme Lacan le propose dans « Subversion du sujet et
dialectique du désir », ou il oppose le pervers comme celui qui « s'imagine étre I'’Autre pour
assurer sa jouissance »** et le névrosé qui s'imagine étre un pervers pour s'assurer de
I’Autre.

La pere-version | 9



Il s’agit donc de deux stratégies du fantasme a I’'égard de la jouissance de I'Autre. Pour le
névrosé il s'agit d'ériger une défense car il suppute que I’Autre veut sa castration. Pour le
pervers il s'agit d’assurer la consistance mais aussi la permanence de la jouissance de
I’Autre.

J'ouvre une parenthese. On dit souvent que les sujets pervers sont réticents a rencontrer un
analyste. On dit aussi que quand ils décident d’en rencontrer un, I'analyste est mis a la place
du sujet divisé. Disons que c'est juste en regle générale mais pas suffisant comme
explication car c’est un fait qu'il y a des pervers en analyse.

Les raisons de la non-affinité des pervers avec le dispositif analytique tiennent a Ia
concurrence entre ces sujets et I'analyste quant a occuper la place de I'objet a, qui comme
tout le monde sait, est la condition du discours analytique. Donc, un sujet qui est lui-méme
en position d'objet n'est pas prét a le céder a I'analyste et cela fait de lui un sujet pas prét a
supposer le savoir a I'Autre.

Il est certain qu’il existe une objection de la part du pervers a I'’égard de celui qui tente de se
faire, c’est la nécessité du discours analytique, semblant d'objet pour I'autre, c’est-a-dire
I'analyste.

Car disons que ce qui fonde la supposition de savoir est |I'écart entre le savoir dont on
dispose et la satisfaction qu’on obtient. Au niveau de cet écart peut surgir une question, et la
supposition de savoir est relative a la faillite produite par I'écart. Or, pour le pervers c’est une
dimension assurée disons structurellement. Il sait quelle est la jouissance qu'il lui faut et en
plus il sait comment I'obtenir.

Cela rend la tache compliquée pour I'analyse. Néanmoins, méme si c’est juste comme
orientation, cela ne correspond pas toujours a |'expérience et c’est ce qui explique que
certains pervers soient en analyse et ils y restent le temps ... d'une analyse.

Alors il faut rendre raison de ces cas. )'ai évoqué la nécessité pour le pervers d'assurer la
permanence de la jouissance de I’Autre et pour cela il se fait le garant de I'Autre, pas par la
croyance, ce qui est le cas du névrosé, mais, comme j'ai dit, par la présentification de I'objet.
Ce que le pervers instaure c’est une dimension pure qui se retrouve sous la forme de trait, au
sens de phénomene a l'intérieur des autres structures cliniques, c’est-a-dire d'une facon
moins pure. C'est le cas du masochisme qui, en tant que phénomene, est généralisé.

Une distinction s'impose ici entre masochisme et sadisme. Ce qu'il convient de remarquer
c'est que Lacan a I'occasion n'a pas récusé la notion freudienne de masochisme moral qui a

La pere-version | 10



été une facon pour Freud de généraliser le phénoméne. Comment expliquer que le
masochisme soit généralisé et pas le sadisme ? Je me I'explique justement par la distinction
faite par Lacan a savoir que le sadisme rate dans sa tentative de faire jouir I’Autre, alors que
le masochisme réussit. Comment réussit-il ? En donnant la voix a I’'Autre, il réinstaure I'objet
voix du coté de I'Autre et ainsi il s’assujettit.

C'est pourquoi d'ailleurs il est si difficile, méme dans I'analyse d'un névrosé, d’amener
quelgu’un a assumer une parole propre. C'est plus sir comme modalité de jouissance de
remettre a I’Autre la fonction de la voix que de la prendre en charge. Disons donc que le
masochisme est dans les perversions la plus réussie. En méme temps, cela nous donne I'idée
que la perversion, comme dans toute structure clinique, est une réponse mais en méme
temps une question. Car il y a bien une interrogation dans la perversion. Elle ne porte pas sur
le propre manque-a-étre, celui du sujet, mais sur le manque de |'Autre. Bien s(r, la question
n'émerge pas toujours car, je répete, dans la perversion le sujet s'offre comme pour combler
le manque par la jouissance. Néanmoins il peut y avoir des moments de faille. Le moyen mis
en place par le sujet pervers pour parvenir a stabiliser I'Autre est la répétition d’un acte,
identique, toujours le méme, évitant ainsi la possibilité de la rencontre avec une surprise car
la surprise a toujours un effet de rencontre avec la castration. C'est justement ce que |'acte
pervers cherche a éviter en méme que cela démontre la vraie difficulté du pervers, celle de
se faire sujet désirant.

Sauf qu'il y a des défaillances. Soit parce que |'acte peut défaillir, soit parce qu’'un Autre peut
intervenir entre le sujet et son partenaire. Par exemple, quand I'Autre de la loi s'en méle
c'est le pervers qui passe d’étre objet a étre sujet divisé. Le point est de savoir a quelles
conditions est-ce suffisant pour constituer un sujet supposé savoir. A quelles conditions peut-
il formuler une question et I'adresser a un autre en place d'analyste et surtout cerner, s'il
s'adresse a un analyste ? Quels sont les points de franchissement dans I'expérience de
jouissance et quelles sont les limites qu’il se forge ? C'est une question clinique
fondamentale, les franchissements et les limites.

Il est donc certain qu’un sujet pervers vient a I'analyse quand il est confronté a sa division et
comme pour le névrosé, ce qui fait souvent la division, c’est la rencontre avec I'affect
d’angoisse.

J'ai choisi d’évoquer un exemple clinique, pas parce qu'il démontre |I'exception mais au
contraire, il constitue le paradigme permettant de cerner les coordonnées de I'entrée en
analyse dans la perversion.

Il s"agit d’'un homme qui sait un certain nombre de choses qu’il n’est pas disposé a mettre en

La pere-version | 11



question. Il sait qu’il aime les hommes, il sait aussi qu’il jouit avec eux et n'a aucune
inhibition au passage a I'acte sexuel. Un regard croisé dans le métro peut lui suffire pour le
faire rentrer dans le scénario de son fantasme. Il sait aussi que I'acces a la jouissance exige
des coordonnées bien précises, a savoir que lors de la rencontre sexuelle,il lui est nécessaire
que le partenaire sexuel adopte une position lui permettant a un moment précis d’avoir un
contact tactile et oral avec les pieds de I'autre. Dong, il se définit comme un fétichiste des
pieds sachant aussi qu'il ne lui suffit pas de les regarder comme condition de jouissance.

Il sait aussi et avant méme |'analyse que les scénes qui ont fixé ces conditions de jouissance
ont été un jeu avec le pere, avec un balancement particulierement excitant ou dans le
mouvement, il a été amené a effleurer les pieds nus du pere, scene qu'il a cherchée a
répéter avec son oncle. Enfin,elle est devenue la scéne qu'il est condamné a répéter, comme
une sorte de mémorial auquel il faut toujours revenir. Rien de tout cela ne fait pourtant
symptome.

Vous me direz, mais alors qu’est-ce qui fait un tel sujet en analyse ? Justement, avoir un
savoir sur la jouissance qu'il lui faut ne veut pas dire avoir réglé ce qui fait le nceud de sa
jouissance avec le désir.

Dans ce cas, cela prend la forme suivante : la jouissance qu'il obtient avec un partenaire de
passage differe de la jouissance qu'il obtient avec son partenaire sexuel. Il ne s’agit pas
pourtant de la division de |'obsessionnel entre la femme de I'amour d'un c6té et la femme du
désir de I'autre. C'est une division quand méme, qu'il explique bien, mais qui ne le satisfait
pas. En effet, avec les hommes, partenaires anonymes, si vraiment ils consentent a son
scénario sexuel, c’est parce que eux-mémes participent de cette jouissance, ce qui est une
condition pour lui. Or, il trouve que c’est bien différent avec son compagnon habituel qui se
préte a ce jeu, mais, j'emprunte les termes de mon analysant : « mon compagnon fait
semblant parce qu’il m'aime ».

Donc on percoit la complexité. Il ne lui suffit pas que le partenaire participe au scénario mais
il lui faut percevoir quel rapport précis son partenaire a a la jouissance. Or, dans la mesure ou
il tient a sa modalité de jouissance mais aussi dans la mesure ou il tient a son partenaire
dans I'amour, sa question est comment régler sa vie de facon a tenir compte de sa
jouissance, de I'amour qu'il éprouve, mais aussi du désir de I'Autre, incarné dans son cas par
son partenaire.

Ce que ce cas démontre comme paradigmatique c’est que le savoir sur la jouissance ne regle
pas la question du désir qui reste un probleme particulierement épineux dans la perversion.

La pere-version | 12



Dernier point par rapport a ce cas qui résonne sur la question de la cause. Il décrit
parfaitement comment sa famille s’est organisée entre, d'un c6té une série, celle du pere et
son frere marquée par la faute du péere, et de |'autre, la série maternelle dans laquelle il s’est
inscrit car la voie du pere lui paraissait barrée et par conséquent il n'a pas pu s’insérer par
une identification.

Ceci me permet de venir a la formulation de |la pére-version, soit version vers le pere,
construite comme une opposition a celle de la Sainte femme. La question est évoquée par
Lacan a deux moments dans son séminaire, une premiere fois dans le Séminaire RSI, une
deuxieme, et cette fois a plusieurs reprises, dans le Séminaire suivant Le sinthome.

Dans RS, il introduit cette question au moment ou il pose qu’une femme est un symptome
pour un homme. Etre un symptdme n’est pas la méme chose qu’étre la cause du désir, ca
implique une autre dimension, a savoir que la jouissance de I'homme soit concernée par son
corps a elle. Se faire symptdme pour un homme implique donc nécessairement le corps
d'une femme.

Lacan évoque dans ce contexte la perversion du pere et il va tres loin puisqu'il pose que c'est
la condition du respect au pere. Cette perversion paternelle en quoi consiste-t-elle ? Je le
cite : « Peu importe qu'il [le pere] ait des symptomes s'il ajoute celui de la perversion
paternelle, c’est-a-dire que la cause en soit une femme qu'il se soit acquise pour lui faire des
enfants et que, de ceux-ci qu'il le veuille ou pas prenne soin paternel »*. Je reviendrai sur ce
gu’on peut entendre par soin paternel.

La perversion paternelle veut donc dire d’une part que le plus-de-jouir du pere est localisé du
coté de la femme qui cause son désir. Mais la formule donne aussi une indication sur ce qui
serait I'opposé de la Saint femme. Une femme qu'il se soit acquise, c’est une femme qui
consente a cette perversion, qui consente donc a la perversion polymorphe du male, qui
consente a la jouissance perverse, c’est ce a quoi objecte la Sainte femme. Lacan ne fait pas
de la normalité sexuelle du pere une vertu, il pose méme une perversion orientée chez le
pere, celle qui trouve a se localiser dans un objet a,placé sur le corps d’'une femme a
condition que la jouissance phallique soit aussi son affaire a elle.

Que la jouissance phallique soit aussi son affaire a elle veut dire que ce ne soit pas une
question de semblant.

Cela donne toute la mesure de ce qui sépare la perversion polymorphe de la perversion
comme structure. C’est explicite dans la définition de Lacan dans le Séminaire Encore®® a
propos de la perversion polymorphe ou il évoque I'acte d’amour. Il le pose pour le distinguer

La pere-version | 13



du désir. Soit : ce n'est pas pareil de désirer une femme et lui de faire I'amour. Vous me
direz : « on n’avait pas besoin de Lacan pour le savoir ».

Et pourtant Lacan évoque que c'est le résultat de I'expérience analytique. De quoi s'agit-il ? |l
s'agit des conditions de I'acte d’amour, soit de la rencontre nécessaire de la castration pour
avoir une chance de jouir du corps de la femme. C’est cela donc la perversion polymorphe.
Ce ne sont donc pas les fantasmes pervers qu’habitent tout sujet. Ce n’est donc pas faire
d'une femme I'exception, soit I'une qui n’est pas chatrée, car cela releve de la perversion.
Finalement, ce n’est pas suffisant de désirer une femme, car ¢a c’est I'usage du fantasme, et
ce n'est pas suffisant de I'aimer pour évoquer la perversion polymorphe, malgré le fait que
Lacan évoque la forme fétichiste de I'amour chez I'homme. Non, Lacan est précis, ce dont il
s'agit c’est de I’acte d’amour. Il évoque a ce propos la perversion polymorphe du male.
Attention, il ne dit pas que I’'homme est un pervers polymorphe. Il dit, I'acte d’amour, c’'est la
perversion polymorphe du male. Il convient donc de saisir qu’un acte ce n'est pas une
question. Il y a certes des actes qui interrogent la jouissance féminine. Ca, c’est la perversion
avec une finalité d’assurer la permanence de cette jouissance. L'acte d’amour n’est pas
interrogation de la jouissance féminine, c’est assumer la contingence des corps et les limites
de la jouissance.

Pour récapituler, il me semble qu'il est ainsi avancé, dans le Séminaire Le Sinthome, quelles
sont les coordonnées ouvrant a cette dimension essentielle introduite par Lacan, d’un au-dela
de I'amour au pere, puisque la question essentielle pour Lacan deviendra : ce que veut dire
un pere digne de respect. Le pere digne de respect est celui qui fait d'une femme son
symptome. C’est cela qui ouvre la voie pour un sujet a la version vers le pere et que
finalement Lacan va désigner comme étant le pere symptdme qu’il écrit aussi comme
sinthome.

Dailleurs, cette question du droit au respect est reprise justement dans ce dernier séminaire
a propos du rapport a la loi et on s'apercoit que Lacan pose une distinction fondamentale
entre d'un c6té la loi de I'amour qu’il réserve a la perversion, c’est la loi liée aux lois du
monde réel, puis d'un autre cété la loi du péere en tant que porteur de la castration, mais
donnant acces au droit au phallus.

Et remarquez aussi que si Lacan peut montrer une proximité entre Joyce dégolté de son
propre corps et le masochisme, il exclut méme de facon explicite la vraie perversion dans son
cas, malgré dit-il, et c’est cela qui est énigmatique, je le cite : « s'étre tellement intéressé a
la pére-version » en ajoutant « c’était peut-&tre pour autre chose »*.

Je ne développerai pas ce point mais ferai juste deux remarques.

La pere-version | 14



La premiére remarque : il est certain que Joyce avait pour son pere un rapport d’amour mais
certainement pas de respect. C'est un point a explorer dans la clinique, soit au cas par cas,
mais j'introduis I’hypothése suivante : il existe une proximité entre le pere dans la perversion
et le pere dans la psychose, dans les deux cas on percoit mal dans le rapport du fils au pere
la dimension du droit au respect.

La deuxieme remarque : il certain que la formule « c’'était peut-étre pour autre chose »
renvoie au fait que Joyce ne fait pas de la question du pere un symptéme, plutot il forge un
systeme théorique celui de I'auto-engendrement par lequel, confronté a la carence
paternelle, le sujet envisage de devenir son propre pere. Autrement dit, il ne constitue pas un
symptdme a partir du péché du pere, mais il valorise son nom éjectant le pere. Il suffit de lire
ses lettres pour saisir a quel point, comme Lacan le dit, Joyce est tellement intéressé par la
pére-version. La référence au pére est constante mais pour montrer la démission compléte
de celui-ci a I’égard du désir.

Je conclus sur la dimension du soin paternel a propos d’une vignette clinique. Un sujet peut
raconter ce qui a été une des scenes capitales de son enfance. Il s'agit d’'un homme qui
savait depuis tres tot dans son enfance que son orientation était vers I'homosexualité. Les
premiers émois avec d'autres garcons et I'amour suscité au contact de ceux-ci étaient pour
lui déterminants pour I'avenir.

C’est alors qu’intervient une scene dans un bar fréquenté par des militaires ou son pere,
militaire lui-méme, se rendait régulierement. Dans la scene se trouve son pere, sa mere et
lui-méme.

Sa mere alcoolisée, en éclatant de rire, le pousse a danser avec une jeune fille habillée
comme une prostituée. Lui est tétanisé face aux injonctions de sa mere qui I'encourage a
embrasser la fille.

Alors, il se retourne et regarde son pere et constate que la seule chose qu'il fait c’est de rire.
C'est un rire du pére qui se joint au commandement maternel. C'est un moment d’horreur.

Voila un contre-exemple de ce que serait le soin paternel. Le soin ¢a aurait été d'extraire
I’enfant de la jouissance de la mere. Ce qui fera I’'enjeu de toute I'analyse. Car en effet ce
sujet reste en proie a la jouissance maternelle et se voue a la satisfaire comme le démontre
le fait qu’encore plus de vingt ans apres cette scene, il retourne voir sa mere pour passer des
aprés-midi enfermé avec elle a regarder des films I'un a c6té de I'autre, scéne ponctuée par
la compulsion de se retirer dans une chambre pour aller se masturber.

La pere-version | 15



Ceci démontre comme dans I'exemple précédent, qu’on constate dans les cas de vrai pervers
une version vers le pere, et en méme temps on apercoit I'’émergence d’'une plainte, une
route qui a été barrée. La vraie perversion serait donc la route barrée vers le pere ce qui
differe de la forclusion du Nom-du-Pere. J'espere que ces questions plutot que barrer, ouvrent
la voie a explorer notre actualité clinique.

1 FREUD S., La naissance de la psychanalyse, Paris, PUF, 1973, p.90.

2 Ibid., p.145.

3 FREUD S., “Trois essais sur la théorie sexuelle”, La vie sexuelle, Paris, PUF, 1969.

4 LACAN |., Le Séminaire Livre XVI, D’un Autre a I'autre, non publié, séance du 13 novembre
1968.

5 LACAN |., Le Séminaire Livre XXIll, Le Sinthome, Publié chez L'A.L.I.

6 LACAN |J., “D’une question préliminaire a tout traitement possible de la psychose”, Ecrits,
Paris, Seuil, 1966.

7 Ibid. p.554.

8 Ibid. p.565.

9 Ibidem.

10 /bidem.

11 LACAN J., Le Séminaire Livre XX, Encore, Publié chez L'A.L.I., p.68.

12 Ibid, p.71.

13 LACAN )., Séminaire Livre XVI, D’un Autre a I’autre, op. cit., séance du 26 mars 1969.
14 LACAN J., “Subversion du sujet et dialectique du désir”, Ecrits, op. cit., p.825.

15 LACAN J., Le Séminaire Livre Xll, RSI, non publié, séance du 21 janvier 1975.

16 LACAN J., Le Séminaire Livre XX, Encore, op. cit., p.68.

17 LACAN )., Le Séminaire, livre XXIIl, Le Sinthome, Publié chez L'A.L.l., séance du 13 avril
1976.

Partagez cet article
Facebook

©

Google

&

La pere-version | 16


https://www.facebook.com/sharer.php?t=La père-version&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=La père-version&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/
https://twitter.com/intent/tweet?text=La père-version&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/&via=

Twitter
o
I
Linkedin

ISt

Print

La pere-version | 17


https://www.linkedin.com/shareArticle?title=La père-version&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/

