
La père-version | 1

LA PÈRE-VERSION
Auteur : Luis Izcovich
Date de parution : 25 mars 2018

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/

Référence :
Luis Izcovich, La père-version, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 25 mars
2018. Consulté le 6 janvier 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



La père-version | 2

La père-version
Article paru dans la revue PLI n° 8 (revue de psychanalyse de l’EPFCL-France pôle Ouest)

J’ai choisi de partir aujourd’hui de deux remarques, bien connues, faites par Freud dans ses
lettres à Fliess, qui me semblent essentielles au thème que nous avons décidé de traiter
cette  année  dans  les  collèges  cliniques.  Ces  remarques  anticipent  de  façon  nette
l’élaboration de Lacan sur le rapport du sujet à sa sexualité. Les deux remarques sont liées
entre elles, cela concerne la causalité, soit ce qui cause une structure clinique mais plus
fondamentalement, ce qui fonde l’essence du sujet.

La première indique un virement dans sa théorie sur l’origine de l’hystérie. Freud pose : « Je
ne crois plus à ma neurotica »1. Le virage est relatif à la cause traumatique. Freud met en
question sa propre conception selon laquelle, nécessairement, ce qui fait l’hystérie est l’acte
traumatique  d’un  père  pervers.  Le  virage  concerne  donc  le  passage  d’une  théorie  du
traumatisme  basée  sur  la  perversion  paternelle,  à  une  théorie  du  fantasme,  soit  à
l’interprétation donnée par l’enfant au désir du père. Donc Freud restreint ce qu’il a d’abord
généralisé, soit la perversion du père.

Dès lors, une question se pose pour l’hystérie, paradigme de la structure, mais elle est aussi
valable pour les autres structures cliniques. Sont-elles juste le fait d’une interprétation du
désir de l’Autre ? Ce qui distingue les différentes structures cliniques, névrose, perversion et
psychose serait juste un usage propre du fantasme, soit spécifique à chacune d’entre elles ?

Bien sûr, on pourrait répondre que tout le développement freudien sur le rapport de l’enfant
à la pulsion démontre que l’essence humaine ne se limite pas à une modalité d’interpréter le
désir de l’Autre. Et on pourrait aussi considérer que l’enseignement de Lacan est orienté par
cette question, à savoir comment se noue le désir, qui est toujours dans son essence relatif
au désir de l’Autre, et la pulsion qui, elle, est une marque dans le corps de la demande de
l’Autre.

C’est ce qui justifie ma deuxième citation de Freud qui se trouve dans la lettre numéro 46 à
Fliess2, ce qui veut dire que cela intervient très tôt dans son œuvre, au moment même où il
cherche à établir  comment l’enchaînement des faits  a pu se produire,  forgeant comme
résultat  les  différentes  structures  cliniques.  Or  l’essentiel  reste  pour  lui  que  les  scènes
sexuelles infantiles sont traduites en symptôme par le fait du refoulement. Le symptôme est
ainsi  une  expression  dans  une  autre  langue  et  cela  explique  pourquoi  il  requiert  une
interprétation, qui serait la restitution de la langue originale. Voilà donc la matrice de sa



La père-version | 3

proposition.

En d’autres termes, ce que Freud pose là ce n’est pas autre chose que ce que nous disons
quand,  suite  à  Lacan,  nous  formulons  que  l’expérience  analytique  exige  le  déchiffrage  de
l’analyste ou aussi quand nous disons que l’analyse est une pratique de lecture. On traduit
donc, au sens où on extrait l’effet du refoulement d’une langue qui était le matériel d’avant
symptôme. Donc, jusque-là, on pourrait dire que tous les analystes s’accordent.

Maintenant, et c’est là le point crucial auquel je voudrais en venir, Freud évoque une autre
dimension  qu’il  désigne  comme  l’excédent  sexuel  qui  empêche  la  traduction.  Cette
formulation précède de presque 10 ans son élaboration sur la vie sexuelle infantile qui
marque, comme vous le savez, à partir  des  Trois essais sur la théorie sexuelle 3,  une
orientation centrée sur le devenir du rapport de l’enfant à la pulsion. Freud s’aperçoit très tôt
qu’il y a ce qui relève de l’inconscient déterminé par le refoulement, puis ce qui y échappe :
un excédent sexuel.

Donc,  les deux remarques que j’évoque de Freud sont solidaires,  elles posent la cause
comme sexuelle et renversent la conception du trauma comme effet d’une volonté du père.
Sans doute que la question de l’excédent sexuel amène Freud au concept de pulsion mais
pour nous, lecteurs de Lacan, comment ne pas voir que le concept de plus-de-jouir introduit
par Lacan est une reprise de cette notion d’excédent sexuel ? Car le plus-de- jouir indique ce
qui du sexuel objecte à la prise par le langage mais qui néanmoins cherche à être capté.

Donc, le refoulement est certes ce qui opère la conversion d’une langue à une autre, il
n’empêche, qu’un excédent, un plus du sexuel est à l’oeuvre pour chaque sujet.

Si  on  admet  l’équivalence  entre  la  notion  d’excédent  sexuel  freudien  et  plus-de-jouir
lacanien, on s’aperçoit que Freud et Lacan ont tenté de répondre à une même question :
comment peut être intégré par le sujet ce qui par définition le dépasse ?

Et c’est la raison pour laquelle, je crois,  que l’un et l’autre après s’être centrés sur les
formations de l’inconscient ont abordé le rapport à la pulsion, notamment Lacan ; avec
d’abord la  notion de montage de la  pulsion puis,  dans la  même perspective,  la  notion
d’appareillage de la jouissance.

Ce qu’il y a de commun dans cette perspective, c’est que la pulsion comme la jouissance ne
sont  pas  des  termes qui  désignent,  de  façon pure,  la  part  du sujet  dans  la  structure,
complètement disjoints de ce qui vient de l’Autre. On serait tenté de faire cette opposition :
d’un côté l’inconscient lié au discours de l’Autre, d’un autre côté la pulsion ou la jouissance



La père-version | 4

comme déconnectées  de  l’Autre.  Ce  n’est  pas  du  tout  l’idée  de  Lacan.  Quand il  définit  par
exemple la pulsion comme liée à la demande de l’Autre puis comme écho dans le corps du
dire  de  l’Autre,  il  démontre  la  nécessaire  articulation  entre  le  symbolique,  comme effet  de
discours, et le réel, comme localisation de la jouissance dans une expérience de corps. De
même,  sans  l’expérience  du  symbolique,  le  sujet  n’aurait  pas  accès  au  constat  d’une
expérience de corps qui le dépasse. Il n’y a pas d’accès pour un sujet à la jouissance sans le
rapport au langage.

Mais alors où est la perversion dans tout ça ? Eh bien c’est exactement par ce biais que
Lacan reprend la définition de la perversion dans une perspective qui ne la réduit pas à un
usage  du  fantasme.  Ce  qui  est  remarquable  c’est  qu’il  reprend,  pour  définir  la  perversion
dans le Séminaire D’un Autre à l’autre, la double perspective énoncée par Freud : l’excédent
sexuel et ce qui se transmet d’une génération à une autre. D’une part il formule que quand le
plus-de-jouir se dévoile sous une forme nue, ceci s’appelle la perversion4. D’autre part, il
affirme : « à Sainte femme fils pervers ». L’articulation de Lacan est précise, la production de
l’objet a,  auquel il  donne la valeur du plus-de-jouir  est une conséquence du rapport au
signifiant,  et  inversement,  c’est  du  fait  de  la  production  de  cet  objet  a  que  le  rapport  aux
signifiants prend consistance. Les deux dimensions essentielles sont requises pour désigner
la perversion à savoir l’usage du fantasme mais aussi le rapport à la jouissance.

Je voudrais aborder la question de la Sainte femme. Il m’a semblé intéressant de l’évoquer au
moment où j’évoque la père-version, qui n’est pas un jeu de mots entre la perversion comme
structure clinique et la perversion paternelle, mais indique surtout la solidarité entre le péché
du père et le symptôme de l’enfant. Je développe ce point. Dans le Séminaire Le Sinthome5

Lacan est précis, car il pose la perversion, comme une structure où les registres Imaginaire,
Symbolique et Réel sont distincts sans pour autant êtres noués par un quatrième qui serait le
sinthome. La père-version  ou version vers le père c’est se faire à son symptôme, pour
compenser le péché du père. Le symptôme est donc nécessaire à la structure. C’est même
pourquoi Lacan a pu désigner le nœud borroméen, comme père-version.

Par conséquent, la version vers le père serait la solution de la névrose, en quoi se distingue la
perversion où cette issue paraît  barrée. C’est ainsi  que je comprends à « Sainte femme fils
pervers ».  Entre parenthèses,  notons que Lacan ne parle pas de fille perverse et  cela c’est
une constante car il  exclut la perversion féminine. Je laisse à part le statut à donner à
l’homosexualité féminine.

Quant à la Sainte femme, ce serait  quoi une Sainte femme ? Il  y a un certain nombre
d’indications qui convergent vers l’idée que la Sainte femme est celle qui ne s’oriente pas
vers  l’homme en tant  que porteur  du phallus.  Je  développe ce  point  en partant  de la



La père-version | 5

distinction précieuse faite par Lacan dans son texte des Écrits, « D’une question préliminaire
à  tout  traitement  de  la  psychose.  »6sur  les  racines  de  l’identification  dans  les  structures
cliniques.

Ainsi, il  introduit la question centrale qui est celle du désir dans la perversion par cette
phrase : « Tout le problème des perversions consiste à concevoir comment l’enfant, dans sa
relation à la mère, relation constituée dans l’analyse non pas par sa dépendance vitale, mais
par sa dépendance de son amour,  c’est-à-dire par le  désir  de son désir,  s’identifie à l’objet
imaginaire de ce désir en tant que la mère elle-même le symbolise dans le phallus.  » 7. Il
condense alors ce problème comme étant la dépendance, dans ce cas, à l’amour de la mère
par quoi le désir du sujet reste corrélé au désir de la mère. Mais alors on pourrait finalement
objecter  à  Lacan  :  «  mais  finalement,  en  quoi  cela  spécifie  la  perversion  puisque  la
dépendance à l’amour de la mère qui fait que le désir du sujet est désir lié au désir de la
mère constitue le cas le plus courant de structuration d’un désir ? ».

Or,  Lacan  donne  l’explication  juste  après  indiquant  que  dans  la  perversion  le  sujet
« s’identifie à l’objet imaginaire de ce désir en tant que la mère elle-même le symbolise dans
le phallus »8. Ce qu’il convient de retenir ce n’est pas seulement que la mère introduit le sujet
dans  la  quête  phallique  mais  surtout  que  Lacan pose  que  c’est  «  elle-même »  qui  le
symbolise. Ici la question du « elle-même » est cruciale.

Cette remarque est d’autant plus importante car Lacan revient sur ce point à propos de
l’équation symbolique Girl = Phallus9, c’est-à-dire ce qui fait qu’une femme puisse incarner
en elle le phallus qui manque. Lacan ne se sert pas de l’équation Girl = Phallus à propos de la
perversion, mais à propos de la structure du désir. Qu’est-ce qu’il formule ? Il indique que « le
désir de l’enfant trouve à s’identifier au manque-à-être de la mère auquel elle fut introduite
par la loi symbolique où ce manque est constitué »10.  Puis, plus loin, Lacan évoque une
identification au désir de la mère qui, d’être ébranlée, déclenche la psychose.

Nous avons trois cas de modalités d’identification bien distinctes. D’un côté, la psychose où
l’identification  n’est  pas  corrélée  à  la  dimension  phallique.  L’identification  reste  dans  le
registre imaginaire, c’est ce pour quoi d’être ébranlée induit le déclenchement. De l’autre
côté, la perversion et la névrose qui ont en commun le fait que l’identification se connecte à
la dimension phallique. Ceci est solidaire de la conception freudienne, où la psychose est en-
deçà de la castration et la névrose et la perversion supposées l’au-delà, soit la marque de la
castration. Mais on déduit, et c’est bien précis dans la citation précédente de Lacan, qu’il y a
une ligne de démarcation très nette entre la perversion et la névrose, à savoir que ce qui
préside à la névrose est le manque-à-être de la mère auquel elle fut introduite du fait de son
rapport, à elle, au symbolique, alors que dans la perversion la mère introduit elle-même la



La père-version | 6

dialectique phallique. Qu’elle, la mère, dans la névrose, ait été introduite, indique bien qu’il
s’agit d’une castration pour la mère, marque qui lui vient de l’Autre.

Dans la perversion la mère cache la castration de manière à éviter de placer le phallus
ailleurs que chez « elle-même ». 

La ligne de démarcation nette entre la névrose et la perversion est le manque-à-être de la
mère,  spécifique  de  la  névrose  et  relatif  au  fait  qu’elle  a  été  confrontée  à  la  castration,  la
conséquence  étant  qu’elle  puisse  faire  de  l’homme  le  porteur  du  phallus.  C’est  cette
dimension qui est absente dans la perversion, c’est ce qui permet de définir la Sainte femme
comme une femme qui fait de son enfant son phallus comblant ainsi le manque et pouvant
donc se passer du désir pour un homme. Cela ne fait pas de la Sainte femme une femme
psychotique. Elle a vu, elle sait qu’elle est châtrée mais elle a trouvé chez l’enfant ce qui
peut combler son manque. Notons d’ailleurs que Lacan ne dit pas sainte mère mais bien
Sainte femme. La Sainte femme ne doit pas être confondue avec la femme phallique dont
Lacan  donne  les  coordonnées  dans  le  Séminaire  sur  L’Angoisse.  Qu’est-ce  une  femme
phallique ? Il la définit comme la mère qui laisse tomber l’enfant le plus précieux, autrement
dit, celle qui peut se passer de l’enfant qu’elle a pourtant constitué comme son phallus. Ce
qui veut dire que cet enfant qui saturait son désir n’est plus en position de phallus, n’est plus
l’objet précieux. Le phallus est ailleurs.  Cela donne l’idée que la femme phallique a un
rapport à la castration alors que la Sainte femme ; qui ne conçoit le phallus que du côté de
l’enfant, a procédé à un comblement sans faille de son manque.

De même, il conviendrait de distinguer ce que Lacan évoque comme le fétichisme du côté de
la femme. Cela peut concerner un enfant. Qu’un enfant soit à la place du fétiche pour une
femme se traduit  assez souvent cliniquement par la perte de désir  sexuel à l’égard de
l’homme.

Néanmoins, on constate également que cela ne sature pas le désir d’une femme car après un
certain temps l’insatisfaction s’installe, indice que l’enfant fétiche n’est pas tout pour elle.

Ce qui devient essentiel c’est donc le manque-à-être du côté de la mère. C’est pourquoi,
comme je l’ai déjà dit, Lacan a évoqué le manque-à-être auquel la mère fut introduite par la
loi symbolique. C’est un pivot fondamental de l’enseignement de Lacan et un renversement
par rapport à Freud. Cela concerne l’efficacité de la fonction paternelle quant à introduire un
sujet dans les lois du symbolique. Pour Freud c’est patent, la promotion de la loi dépend de
l’action directe du père sur le fils. Il forgea ainsi la figure d’un père interdicteur, qui gêne, qui
fait limite à la jouissance de l’enfant. Le renversement de Lacan sur ce point a consisté à
montrer que l’efficacité paternelle est à la mesure de la barre, soit de la division produite du



La père-version | 7

côté de la mère de l’enfant.

Pour Freud, l’accès au désir pour un enfant dépend de la loi exercée par le père. Pour Lacan
cela dépend de l’action du père qui creuse la castration maternelle, soit le A barré.

Ce développement permet de saisir une perspective essentielle dans la position perverse qui
va se vouer à combler le manque de l’Autre, donc à faire exister La femme, la Sainte femme.

C’est également un changement de perspective chez Lacan qui pendant longtemps avait
maintenu la perspective freudienne consistant à poser comme paradigme de la perversion le
fétichisme.

Qu’est-ce qui change ? Le fétichiste se met à l’abri par la médiation d’un objet qui évite la
rencontre de la castration. Or, ce qui va devenir essentiel pour Lacan est que le pervers se
voue à combler l’Autre, faire exister un Autre d’exception, un Autre non châtré.

C’est  pourquoi  Lacan va donner cette définition de la  perversion qui  inclut  la  dimension de
l’Autre femme quand il formule que pour le pervers il faut qu’il y en ait au-moins-une qui ne
soit pas châtrée. Encore une distinction avec la psychose et la névrose. Dans la psychose, le
pousse-à-la femme indique la pente à incarner La femme. Dans la névrose, on fait exister La
femme  par  la  croyance  qu’il  en  existe  au-moins-une  pas  comme  les  autres.  Dans  la
perversion, le sujet se voue lui-même à combler, à masquer la castration d’Une femme la
faisant par là toute. Par conséquent, et c’est important à souligner, Lacan ne trouve pas la
spécificité de la perversion du côté des pratiques sexuelles. C’est d’ailleurs ce que beaucoup
de cliniciens ratent, surtout dans leur repérage de la perversion par rapport à la psychose.

Il  suffit  d’un  exemple  extrait  de  Lacan,  encore  dans  «  D’une  question  préliminaire  à  tout
traitement de la psychose » quand évoquant les pratiques transsexuelles de Schreber, il
formule qu’elle ne sont pas indignes des pratiques perverses. Le diagnostic de perversion
n’est pas une question de comportement sexuel. Il faut saisir là encore un écart par rapport à
Freud  chez  qui  on  peut  lire  une  pente  à  considérer  comme  perverse  une  fixation  à  une
conduite  sexuelle  qui  ne  soit  pas  la  génitalité  hétérosexuelle.

Or, il est vrai que Freud en posant la pulsion toujours comme partielle, qui part donc d’une
partie du corps et se satisfait d’une partie du corps de l’Autre, pose l’essence de la sexualité
humaine comme marquée par la quête de satisfaction de zones érogènes contingentes,
c’est-à-dire des zones de bord, mais liées aux rencontres de corps lors de l’enfance. Quant on
parle des rencontres de corps, on est en train de parler des expériences infantiles qui vont
guider l’orientation de jouissance singulière d’un sujet. Or, qui dit expérience, dit que ce n’est



La père-version | 8

pas inscrit dans le programme naturel.

Disons donc qu’il existe dans Freud ces deux dimensions. D’une part, l’idée d’une sexualité
normale, guidée par la nature, soit l’appartenance à un sexe ; et l’Oedipe est posé comme ce
qui vient en complément de ce programme biologique. Il est logique dans cette perspective
qu’il situe la perversion comme un point de fixation marqué par une satisfaction exclusive et
non hétérosexuelle. D’autre part, on peut aussi saisir une autre ligne de développement, à
savoir l’idée que ce qui fait un sujet, c’est l’expérience, soit le trauma infantile. Alors il se
dégage chez Freud l’idée d’une sexualité nécessairement perverse car jamais le sujet ne
parvient à rassembler en une unité l’ensemble des composantes. Autrement dit, la pulsion
même après l’analyse reste partielle.

Au fond donc, quand Lacan pose dans le Séminaire Encore, « la perversion polymorphe du
mâle »,11 il prolonge Freud sur la dimension de la sexualité humaine comme essentiellement
perverse, et fait un tour supplémentaire sur la perversion en tant que structure clinique. La
thèse de Lacan est précise : la sexualité est perverse, mais aussi il existe une structure
clinique précise, la perversion.

Je reprends donc la perversion clinique et viendrai après à la sexualité perverse généralisée
car il y a des précisions à apporter sur ce point.

Lacan se sert de cette structure pour donner un certain nombre d’indications concernant la
position perverse notamment par rapport au désir, l’amour et la jouissance et cela d’une part
dans le lien du sujet à son partenaire mais surtout dans le lien au grand Autre. D’autre part,
et  concernant  l’expression  populaire  à  «  Sainte  femme fils  pervers  »,  Lacan  s’en  sert  pour
indiquer  que  l’essence  de  la  position  perverse  tient  au  lien  du  sujet  avec  l’Autre  et
notamment à La femme.

C’est ainsi qu’on s’aperçoit que bien avant le Séminaire Encore où Lacan pose la corrélation
entre la jouissance féminine et l’ex-sistence de Dieu, Lacan avance sur cette question à
propos de la perversion. La formule exacte dans le Séminaire Encore est : « Pourquoi ne pas
interpréter  une  face  de  l’Autre,  la  face  Dieu,  comme  supportée  par  la  jouissance
féminine ? ».12

Je  dis  Lacan avance car  il  y  a  des  indication  systématiques  sur  le  lien  du pervers,  la
jouissance féminine et Dieu. Ainsi dans le Séminaire D’un Autre à l’autre, il caractérise le
pervers comme celui qui se consacre à boucher ce trou dans l’Autre13. Mais attention ce n’est
pas le rien savoir du manque dans l’Autre, ce n’est pas non-plus reculer devant la castration
de l’Autre. Cette dimension est bien perceptible dans l’usage névrotique du fantasme qui se



La père-version | 9

met au service de faire exister l’Un qui ne manque pas dont l’exemple majeur est l’amour de
l’hystérique pour le père.

Dans la perversion c’est d’autre chose dont il s’agit, et là-dessus Lacan est explicite quand il
formule que le pervers est un défenseur de la foi et dans la même perspective il  a pu
formuler que le pervers est un singulier auxiliaire de Dieu. En quoi est-il l’auxiliaire de Dieu et
même serviteur fidèle ?

Toute une série d’exemples extraits de la littérature de Sade illustrent cette dimension où on
constate la mise en acte du fantasme, soit le franchissement de la limite mais aussi un
scénario où il ne suffit pas d’avoir trouvé le partenaire permettant l’acte pervers, mais encore
il faut cette condition que cela s’accomplisse sous le regard de Dieu.

Ce qui explique que souvent, chez Sade, une Église peut donner le contexte idéal à la
réalisation du fantasme. C’est d’ailleurs ce que le mathème de la perversion écrit par Lacan
déjà dans Kant avec Sade met en évidence l’existence d’une volonté de jouissance qui n’est
pas déterminée par le sujet mais par l’objet. Le sujet se fait objet pour assurer la jouissance
de l’Autre divin. C’est en cela qu’il se fait l’auxiliaire de l’Autre.

Il convient de remarquer que chercher la jouissance de l’Autre n’est pas sans rapport avec
l’angoisse. C’est ce que met particulièrement en évidence la position du masochiste, qui
n’est pas caractérisée par la quête de douleur mais par la production de l’angoisse de l’Autre
et même Lacan est explicite : ce que le masochiste vise c’est l’angoisse de Dieu.

Donc, là où le névrosé répond au manque de l’Autre, à ce qui n’existe pas, par son manque
c’est-à-dire en prenant en charge le manque, le pervers est celui qui restitue l’objet a, le
plus-de-jouir à l’Autre, en complétant l’Autre. Il le restitue d’où cet objet est parti, c’est-à-dire
que le pervers fait en sorte que cela revienne à l’Autre et ainsi l’Autre devient comblé. C’est
une thèse constante chez Lacan, le pervers ne pâtit pas du manque-à-être car il prend en
charge la jouissance. Il se voue à compléter la jouissance de l’Autre.

En ce sens il est un serviteur. Le pervers ne commande pas contrairement à ce que l’on dit, il
manipule. Il est commandé par la nécessité d’offrir la jouissance à l’Autre.

Ces distinctions entre névrose et perversion sont solidaires de la distinction entre l’une et
l’autre  à  partir  du  fantasme,  comme Lacan  le  propose  dans  «  Subversion  du  sujet  et
dialectique du désir », où il oppose le pervers comme celui qui « s’imagine être l’Autre pour
assurer sa jouissance »14  et le névrosé qui s’imagine être un pervers pour s’assurer de
l’Autre.



La père-version | 10

Il s’agit donc de deux stratégies du fantasme à l’égard de la jouissance de l’Autre. Pour le
névrosé il s’agit d’ériger une défense car il suppute que l’Autre veut sa castration. Pour le
pervers il  s’agit  d’assurer la consistance mais aussi  la permanence de la jouissance de
l’Autre.

J’ouvre une parenthèse. On dit souvent que les sujets pervers sont réticents à rencontrer un
analyste. On dit aussi que quand ils décident d’en rencontrer un, l’analyste est mis à la place
du  sujet  divisé.  Disons  que  c’est  juste  en  règle  générale  mais  pas  suffisant  comme
explication  car  c’est  un  fait  qu’il  y  a  des  pervers  en  analyse.

Les  raisons  de  la  non-affinité  des  pervers  avec  le  dispositif  analytique  tiennent  à  la
concurrence entre ces sujets et l’analyste quant à occuper la place de l’objet a, qui comme
tout le monde sait, est la condition du discours analytique. Donc, un sujet qui est lui-même
en position d’objet n’est pas prêt à le céder à l’analyste et cela fait de lui un sujet pas prêt à
supposer le savoir à l’Autre.

Il est certain qu’il existe une objection de la part du pervers à l’égard de celui qui tente de se
faire, c’est la nécessité du discours analytique, semblant d’objet pour l’autre, c’est-à-dire
l’analyste.

Car disons que ce qui fonde la supposition de savoir est l’écart entre le savoir dont on
dispose et la satisfaction qu’on obtient. Au niveau de cet écart peut surgir une question, et la
supposition de savoir est relative à la faillite produite par l’écart. Or, pour le pervers c’est une
dimension assurée disons structurellement. Il sait quelle est la jouissance qu’il lui faut et en
plus il sait comment l’obtenir.

Cela  rend la  tâche compliquée pour  l’analyse.  Néanmoins,  même si  c’est  juste  comme
orientation, cela ne correspond pas toujours à l’expérience et c’est ce qui explique que
certains pervers soient en analyse et ils y restent le temps … d’une analyse.

Alors il faut rendre raison de ces cas. J’ai évoqué la nécessité pour le pervers d’assurer la
permanence de la jouissance de l’Autre et pour cela il se fait le garant de l’Autre, pas par la
croyance, ce qui est le cas du névrosé, mais, comme j’ai dit, par la présentification de l’objet.
Ce que le pervers instaure c’est une dimension pure qui se retrouve sous la forme de trait, au
sens de phénomène à l’intérieur des autres structures cliniques, c’est-à-dire d’une façon
moins pure. C’est le cas du masochisme qui, en tant que phénomène, est généralisé.

Une distinction s’impose ici entre masochisme et sadisme. Ce qu’il convient de remarquer
c’est que Lacan à l’occasion n’a pas récusé la notion freudienne de masochisme moral qui a



La père-version | 11

été  une  façon  pour  Freud  de  généraliser  le  phénomène.  Comment  expliquer  que  le
masochisme soit généralisé et pas le sadisme ? Je me l’explique justement par la distinction
faite par Lacan à savoir que le sadisme rate dans sa tentative de faire jouir l’Autre, alors que
le masochisme réussit. Comment réussit-il ? En donnant la voix à l’Autre, il réinstaure l’objet
voix du côté de l’Autre et ainsi il s’assujettit.

C’est  pourquoi  d’ailleurs  il  est  si  difficile,  même  dans  l’analyse  d’un  névrosé,  d’amener
quelqu’un à assumer une parole propre. C’est plus sûr comme modalité de jouissance de
remettre à l’Autre la fonction de la voix que de la prendre en charge. Disons donc que le
masochisme est dans les perversions la plus réussie. En même temps, cela nous donne l’idée
que la perversion, comme dans toute structure clinique, est une réponse mais en même
temps une question. Car il y a bien une interrogation dans la perversion. Elle ne porte pas sur
le propre manque-à-être, celui du sujet, mais sur le manque de l’Autre. Bien sûr, la question
n’émerge pas toujours car, je répète, dans la perversion le sujet s’offre comme pour combler
le manque par la jouissance. Néanmoins il peut y avoir des moments de faille. Le moyen mis
en place par le sujet pervers pour parvenir à stabiliser l’Autre est la répétition d’un acte,
identique, toujours le même, évitant ainsi la possibilité de la rencontre avec une surprise car
la surprise a toujours un effet de rencontre avec la castration. C’est justement ce que l’acte
pervers cherche à éviter en même que cela démontre la vraie difficulté du pervers, celle de
se faire sujet désirant.

Sauf qu’il y a des défaillances. Soit parce que l’acte peut défaillir, soit parce qu’un Autre peut
intervenir entre le sujet et son partenaire. Par exemple, quand l’Autre de la loi s’en mêle
c’est le pervers qui passe d’être objet à être sujet divisé. Le point est de savoir à quelles
conditions est-ce suffisant pour constituer un sujet supposé savoir. A quelles conditions peut-
il formuler une question et l’adresser à un autre en place d’analyste et surtout cerner, s’il
s’adresse à un analyste ? Quels sont les points de franchissement dans l’expérience de
jouissance  et  quelles  sont  les  limites  qu’il  se  forge  ?  C’est  une  question  clinique
fondamentale, les franchissements et les limites.

Il est donc certain qu’un sujet pervers vient à l’analyse quand il est confronté à sa division et
comme  pour  le  névrosé,  ce  qui  fait  souvent  la  division,  c’est  la  rencontre  avec  l’affect
d’angoisse.

J’ai  choisi  d’évoquer un exemple clinique, pas parce qu’il  démontre l’exception mais au
contraire, il constitue le paradigme permettant de cerner les coordonnées de l’entrée en
analyse dans la perversion.

Il s’agit d’un homme qui sait un certain nombre de choses qu’il n’est pas disposé à mettre en



La père-version | 12

question.  Il  sait  qu’il  aime les hommes, il  sait  aussi  qu’il  jouit  avec eux et  n’a aucune
inhibition au passage à l’acte sexuel. Un regard croisé dans le métro peut lui suffire pour le
faire rentrer dans le scénario de son fantasme. Il sait aussi que l’accès à la jouissance exige
des coordonnées bien précises, à savoir que lors de la rencontre sexuelle,il lui est nécessaire
que le partenaire sexuel adopte une position lui permettant à un moment précis d’avoir un
contact  tactile  et  oral  avec les pieds de l’autre.  Donc,  il  se définit  comme un fétichiste des
pieds sachant aussi qu’il ne lui suffit pas de les regarder comme condition de jouissance.

Il sait aussi et avant même l’analyse que les scènes qui ont fixé ces conditions de jouissance
ont été un jeu avec le père, avec un balancement particulièrement excitant où dans le
mouvement,  il  a  été  amené  à  effleurer  les  pieds  nus  du  père,  scène  qu’il  a  cherchée  à
répéter avec son oncle. Enfin,elle est devenue la scène qu’il est condamné à répéter, comme
une sorte de mémorial auquel il faut toujours revenir. Rien de tout cela ne fait pourtant
symptôme.

Vous me direz, mais alors qu’est-ce qui fait un tel sujet en analyse ? Justement, avoir un
savoir sur la jouissance qu’il lui faut ne veut pas dire avoir réglé ce qui fait le nœud de sa
jouissance avec le désir.

Dans ce cas, cela prend la forme suivante : la jouissance qu’il obtient avec un partenaire de
passage  diffère  de  la  jouissance  qu’il  obtient  avec  son  partenaire  sexuel.  Il  ne  s’agit  pas
pourtant de la division de l’obsessionnel entre la femme de l’amour d’un côté et la femme du
désir de l’autre. C’est une division quand même, qu’il explique bien, mais qui ne le satisfait
pas.  En  effet,  avec  les  hommes,  partenaires  anonymes,  si  vraiment  ils  consentent  à  son
scénario sexuel, c’est parce que eux-mêmes participent de cette jouissance, ce qui est une
condition pour lui. Or, il trouve que c’est bien différent avec son compagnon habituel qui se
prête à ce jeu, mais, j’emprunte les termes de mon analysant :  « mon compagnon fait
semblant parce qu’il m’aime ».

Donc on perçoit la complexité. Il ne lui suffit pas que le partenaire participe au scénario mais
il lui faut percevoir quel rapport précis son partenaire a à la jouissance. Or, dans la mesure où
il tient à sa modalité de jouissance mais aussi dans la mesure où il tient à son partenaire
dans  l’amour,  sa  question  est  comment  régler  sa  vie  de  façon  à  tenir  compte  de  sa
jouissance, de l’amour qu’il éprouve, mais aussi du désir de l’Autre, incarné dans son cas par
son partenaire.

Ce que ce cas démontre comme paradigmatique c’est que le savoir sur la jouissance ne règle
pas la question du désir qui reste un problème particulièrement épineux dans la perversion.



La père-version | 13

Dernier  point  par  rapport  à  ce  cas  qui  résonne  sur  la  question  de  la  cause.  Il  décrit
parfaitement comment sa famille s’est organisée entre, d’un côté une série, celle du père et
son frère marquée par la faute du père, et de l’autre, la série maternelle dans laquelle il s’est
inscrit car la voie du père lui paraissait barrée et par conséquent il n’a pas pu s’insérer par
une identification.

Ceci me permet de venir à la formulation de la père-version,  soit  version vers le père,
construite comme une opposition à celle de la Sainte femme. La question est évoquée par
Lacan à deux moments dans son séminaire, une première fois dans le Séminaire RSI, une
deuxième, et cette fois à plusieurs reprises, dans le Séminaire suivant Le sinthome.

Dans RSI, il introduit cette question au moment où il pose qu’une femme est un symptôme
pour un homme. Être un symptôme n’est pas la même chose qu’être la cause du désir, ça
implique une autre dimension, à savoir que la jouissance de l’homme soit concernée par son
corps à elle. Se faire symptôme pour un homme implique donc nécessairement le corps
d’une femme.

Lacan évoque dans ce contexte la perversion du père et il va très loin puisqu’il pose que c’est
la condition du respect au père. Cette perversion paternelle en quoi consiste-t-elle ? Je le
cite :  « Peu importe qu’il  [le père] ait  des symptômes s’il  ajoute celui de la perversion
paternelle, c’est-à-dire que la cause en soit une femme qu’il se soit acquise pour lui faire des
enfants et que, de ceux-ci qu’il le veuille ou pas prenne soin paternel »15. Je reviendrai sur ce
qu’on peut entendre par soin paternel.

La perversion paternelle veut donc dire d’une part que le plus-de-jouir du père est localisé du
côté de la femme qui cause son désir. Mais la formule donne aussi une indication sur ce qui
serait l’opposé de la Saint femme. Une femme qu’il se soit acquise, c’est une femme qui
consente à cette perversion, qui consente donc à la perversion polymorphe du mâle, qui
consente à la jouissance perverse, c’est ce à quoi objecte la Sainte femme. Lacan ne fait pas
de la normalité sexuelle du père une vertu, il pose même une perversion orientée chez le
père, celle qui  trouve à se localiser dans un objet a,placé sur le corps d’une femme à
condition que la jouissance phallique soit aussi son affaire à elle.

Que  la  jouissance  phallique  soit  aussi  son  affaire  à  elle  veut  dire  que  ce  ne  soit  pas  une
question  de  semblant.

Cela donne toute la mesure de ce qui sépare la perversion polymorphe de la perversion
comme  structure.  C’est  explicite  dans  la  définition  de  Lacan  dans  le  Séminaire  Encore16  à
propos de la perversion polymorphe où il évoque l’acte d’amour. Il le pose pour le distinguer



La père-version | 14

du désir. Soit : ce n’est pas pareil de désirer une femme et lui de faire l’amour. Vous me
direz : « on n’avait pas besoin de Lacan pour le savoir ».

Et pourtant Lacan évoque que c’est le résultat de l’expérience analytique. De quoi s’agit-il ? Il
s’agit des conditions de l’acte d’amour, soit de la rencontre nécessaire de la castration pour
avoir une chance de jouir du corps de la femme. C’est cela donc la perversion polymorphe.
Ce ne sont donc pas les fantasmes pervers qu’habitent tout sujet. Ce n’est donc pas faire
d’une femme l’exception, soit l’une qui n’est pas châtrée, car cela relève de la perversion.
Finalement, ce n’est pas suffisant de désirer une femme, car ça c’est l’usage du fantasme, et
ce n’est pas suffisant de l’aimer pour évoquer la perversion polymorphe, malgré le fait  que
Lacan évoque la forme fétichiste de l’amour chez l’homme. Non, Lacan est précis, ce dont il
s’agit c’est de l’acte d’amour. Il  évoque à ce propos la perversion polymorphe du mâle.
Attention, il ne dit pas que l’homme est un pervers polymorphe. Il dit, l’acte d’amour, c’est la
perversion polymorphe du mâle. Il  convient donc de saisir  qu’un acte ce n’est pas une
question. Il y a certes des actes qui interrogent la jouissance féminine. Ça, c’est la perversion
avec  une  finalité  d’assurer  la  permanence  de  cette  jouissance.  L’acte  d’amour  n’est  pas
interrogation de la jouissance féminine, c’est assumer la contingence des corps et les limites
de la jouissance.

Pour récapituler, il me semble qu’il est ainsi avancé, dans le Séminaire Le Sinthome, quelles
sont les coordonnées ouvrant à cette dimension essentielle introduite par Lacan, d’un au-delà
de l’amour au père, puisque la question essentielle pour Lacan deviendra : ce que veut dire
un père digne de respect. Le père digne de respect est celui qui fait d’une femme son
symptôme. C’est cela qui  ouvre la voie pour un sujet à la version vers le père et que
finalement  Lacan  va  désigner  comme  étant  le  père  symptôme  qu’il  écrit  aussi  comme
sinthome.

D’ailleurs, cette question du droit au respect est reprise justement dans ce dernier séminaire
à propos du rapport à la loi et on s’aperçoit que Lacan pose une distinction fondamentale
entre d’un côté la loi de l’amour qu’il réserve à la perversion, c’est la loi liée aux lois du
monde réel, puis d’un autre côté la loi du père en tant que porteur de la castration, mais
donnant accès au droit au phallus.

Et remarquez aussi que si Lacan peut montrer une proximité entre Joyce dégoûté de son
propre corps et le masochisme, il exclut même de façon explicite la vraie perversion dans son
cas, malgré dit-il, et c’est cela qui est énigmatique, je le cite : « s’être tellement intéressé à
la père-version » en ajoutant « c’était peut-être pour autre chose »17.

Je ne développerai pas ce point mais ferai juste deux remarques.



La père-version | 15

La première remarque : il est certain que Joyce avait pour son père un rapport d’amour mais
certainement pas de respect. C’est un point à explorer dans la clinique, soit au cas par cas,
mais j’introduis l’hypothèse suivante : il existe une proximité entre le père dans la perversion
et le père dans la psychose, dans les deux cas on perçoit mal dans le rapport du fils au père
la dimension du droit au respect.

La deuxième remarque : il  certain que la formule « c’était peut-être pour autre chose »
renvoie au fait que Joyce ne fait pas de la question du père un symptôme, plutôt il forge un
système  théorique  celui  de  l’auto-engendrement  par  lequel,  confronté  à  la  carence
paternelle, le sujet envisage de devenir son propre père. Autrement dit, il ne constitue pas un
symptôme à partir du péché du père, mais il valorise son nom éjectant le père. Il suffit de lire
ses lettres pour saisir à quel point, comme Lacan le dit, Joyce est tellement intéressé par la
père-version. La référence au père est constante mais pour montrer la démission complète
de celui-ci à l’égard du désir.

Je conclus sur la dimension du soin paternel à propos d’une vignette clinique. Un sujet peut
raconter ce qui a été une des scènes capitales de son enfance. Il s’agit d’un homme qui
savait depuis très tôt dans son enfance que son orientation était vers l’homosexualité. Les
premiers émois avec d’autres garçons et l’amour suscité au contact de ceux-ci étaient pour
lui déterminants pour l’avenir.

C’est alors qu’intervient une scène dans un bar fréquenté par des militaires où son père,
militaire lui-même, se rendait régulièrement. Dans la scène se trouve son père, sa mère et
lui-même.

Sa  mère  alcoolisée,  en  éclatant  de  rire,  le  pousse  à  danser  avec  une  jeune  fille  habillée
comme une prostituée. Lui est tétanisé face aux injonctions de sa mère qui l’encourage à
embrasser la fille.

Alors, il se retourne et regarde son père et constate que la seule chose qu’il fait c’est de rire.
C’est un rire du père qui se joint au commandement maternel. C’est un moment d’horreur.

Voilà un contre-exemple de ce que serait le soin paternel. Le soin ça aurait été d’extraire
l’enfant  de la  jouissance de la  mère.  Ce qui  fera  l’enjeu de toute l’analyse.  Car  en effet  ce
sujet reste en proie à la jouissance maternelle et se voue à la satisfaire comme le démontre
le fait qu’encore plus de vingt ans après cette scène, il retourne voir sa mère pour passer des
après-midi enfermé avec elle à regarder des films l’un à côté de l’autre, scène ponctuée par
la compulsion de se retirer dans une chambre pour aller se masturber.



La père-version | 16

Ceci démontre comme dans l’exemple précédent, qu’on constate dans les cas de vrai pervers
une version vers le père, et en même temps on aperçoit l’émergence d’une plainte, une
route qui a été barrée. La vraie perversion serait donc la route barrée vers le père ce qui
diffère de la forclusion du Nom-du-Père. J’espère que ces questions plutôt que barrer, ouvrent
la voie à explorer notre actualité clinique.

1 FREUD S., La naissance de la psychanalyse, Paris, PUF, 1973, p.90.
2 Ibid., p.145.
3 FREUD S., “Trois essais sur la théorie sexuelle”, La vie sexuelle, Paris, PUF, 1969.
4 LACAN J., Le Séminaire Livre XVI, D’un Autre à l’autre, non publié, séance du 13 novembre
1968.
5 LACAN J., Le Séminaire Livre XXIII, Le Sinthome, Publié chez L’A.L.I.
6 LACAN J., “D’une question préliminaire à tout traitement possible de la psychose”, Ecrits,
Paris, Seuil, 1966.
7 Ibid. p.554.
8 Ibid. p.565.
9 Ibidem.
10 Ibidem.
11 LACAN J., Le Séminaire Livre XX, Encore, Publié chez L’A.L.I., p.68.
12 Ibid, p.71.
13 LACAN J., Séminaire Livre XVI, D’un Autre à l’autre, op. cit., séance du 26 mars 1969.
14 LACAN J., “Subversion du sujet et dialectique du désir”, Ecrits, op. cit., p.825.
15 LACAN J., Le Séminaire Livre XII, RSI, non publié, séance du 21 janvier 1975.
16 LACAN J., Le Séminaire Livre XX, Encore, op. cit., p.68.

17 LACAN J., Le Séminaire, livre XXIII, Le Sinthome, Publié chez L’A.L.I., séance du 13 avril
1976.

Partagez cet article
Facebook

Google

https://www.facebook.com/sharer.php?t=La père-version&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=La père-version&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/
https://twitter.com/intent/tweet?text=La père-version&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/&via=


La père-version | 17

Twitter

Linkedin

Print

https://www.linkedin.com/shareArticle?title=La père-version&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-pere-version/

