
La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 1

LA MARIONNETTE EN PSYCHIATRIE ADULTE :
FABRICATION D’UNE UTOPIE ?
Auteur : Christophe Moreau
Date de parution : 3 juillet 2025

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrica
tion-dune-utopie/

Référence :
Christophe Moreau, La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie
?, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 3 juillet 2025. Consulté le 12 janvier
2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrica
tion-dune-utopie/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 2

La marionnette en psychiatrie adulte
: fabrication d’une utopie ?
Exposé prononcé lors du stage Enseignements de la schizophrénie et agencements
institutionnels au CCPO de Rennes en Avril 2025.

« La clinique est le réel en tant qu’il est impossible à supporter1 ». J. Lacan

« Assumer le lointain de l’autre, en étant au pied du mur de son opacité2

». J. Oury

1- La marionnette, un tenant-lieu pour l’utopie ?

Lorsqu’il m’a été demandé de donner un titre pour cette intervention, l’idée m’est
venue d’un rapprochement possible entre « Marionnette » et « Utopie ». Dans
l’après-coup  de  cette  association,  un  peu  surprenante,  j’y  ai  trouvé  un  point
d’ancrage tout à fait intéressant où venait se questionner ce qui peut bien fonder le
recours à la marionnette en psychiatrie adulte ?

Ce qui est au fondement de cette offre d’un dispositif de théâtre de marionnettes,
est-ce donc de l’ordre de l’utopie ? Est-ce à proprement parler une utopie qui nous
guide dans ce recours à la fabrication d’une marionnette et, par son truchement, à
la mise en scène du personnage inventé ?

Vous savez que l’origine du terme utopie est bien connue puisque le mot a été créé
par l’humaniste anglais Thomas More, au début du 16e siècle pour donner un nom à
« la meilleure forme de communauté politique » possible, une société idéale, pure
fiction, qu’il représente comme une île baptisée « Utopie ».

Avant de devenir le substantif que l’on connaît, « Utopie » est donc un toponyme,
soit un nom propre, le nom d’un lieu. Mais, dans une des premières éditions du
texte,  figure  une  épigraphe  sous  forme  d’un  poème  où  l’auteur  fait  parler
« Utopie », l’île elle-même. Dans ce poème, elle se présente, historise son nom et
se rebaptise plus conformément à ce qu’elle est selon elle : « Eutopie à bon droit,
c’est le nom qu’on me doit3. » Donc deux orthographes : U-topie et Eu-topie !



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 3

Ces  néologismes,  Thomas More  les  a  construits  à  partir  du  grec  ancien.  Tout
d’abord  à  l’aide  du  radical  topos  (le  lieu)  et  du  préfixe  négatif  U  (οὐ)  en  ce  qui
concerne l’U-topie, soit littéralement le non-lieu, ce qui n’a pas de lieu ou ce qui est
nulle  part.  Et  il  utilisa  le  préfixe  Eu  (eu)  signifiant  «  bon  »  pour  former  Eu-topie,
autrement dit cette fois, non pas le « sans lieu », mais le « bon lieu », le lieu du
bon4.

Avec le jeu de ces deux préfixes, Thomas More confère donc à l’idée d’utopie une
double signification, soit celle d’un lieu qui n’existe pas et/ou celle d’un lieu idéal.

Si bien que le mot aujourd’hui se caractérise par sa polysémie, pouvant désigner
des  réalités  très  différentes  voire  opposées.  Il  peut  renvoyer  tout  autant  à  une
société  idéalement  bonne  qu’à  un  état  totalitaire  par  exemple.

Si le terme « utopie » appartient depuis sa création au champ sémantique de ce
qu’on peut nommer la sociopolitique,  et  il  a  beaucoup été commenté dans ce
champ, il ne s’y réduit pas. Dans ses sens les plus courants, ce substantif est utilisé
aujourd’hui pour définir bien évidemment un genre littéraire, mais également pour
qualifier  un  projet  impossible  à  réaliser,  une  conception  illusoire,  le  domaine  de
l’imaginaire,  du  rêve… etc.  Il  peut  d’ailleurs  être  employé  pour  dénoncer  les
dangers de la fuite hors du monde, justement, c’est-à-dire pointer le prix qu’il y a à
payer pour qui cède au mirage, pour ne pas dire au délire…!

Alors, et les marionnettes dans tout ça ? Eh bien, de prime abord, la façon la plus
simple dont elles viennent s’associer à l’idée d’utopie, c’est que la marionnette
mobilise toujours un peu de défiance à son endroit.

Mais je souligne tout d’abord que ce n’est pas parce que, dans notre culture, elle
est assez généralement associée à l’univers du jeu et du monde enfantin, que son
utilisation en psychiatrie avec des adultes est rendue compliquée ; cela reste assez
facile à dépasser.

Non, si l’on se méfie plus significativement de la marionnette, c’est qu’on perçoit en
elle un pouvoir de libération de la parole.

Le recours à la marionnette libère bien souvent une parole transgressive qui fait rire
et l’inscrit dans le registre de l’humour, mais c’est une parole qui rencontre tout
aussi régulièrement la censure après-coup. Dans une mise en scène parodique du
discours du maître, les marionnettes tournent classiquement en ridicule le pouvoir5.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 4

La marionnette déjouant la censure,  son utilisation a toujours été un enjeu de
pouvoir (de Guignol, Polichinelle jusqu’aux Guignols de l’info, en passant par toutes
celles  utilisées  un  peu partout  dans  les  régimes  autoritaires  et  les  dictatures,
entraînant  la  persécution  des  marionnettistes,  comme  par  exemple  en  ex-
Tchécoslovaquie,  en  Roumanie,  en  Indonésie,  etc.).

En ce qui  me concerne, la première fois que j’ai  proposé avec deux collègues
infirmières  de  mettre  en  place  un «  atelier  marionnettes  »  au  sein  de  l’hôpital  de
jour, le premier obstacle rencontré fut la grande crainte du chef de service d’alors,
qui, tentant de nous en dissuader, s’écria : « Vous allez les faire délirer ! » Si la
marionnette libère potentiellement une parole qui prête souvent à rire, elle peut
donc tout autant prêter à frémir !

Mais la marionnette se noue à l’utopie d’une autre manière. En 1966, à l’invitation
de  France  Culture  qui  organisait  une  série  d’émissions  sur  les  rapports  entre
littérature et utopie, le philosophe Michel Foucault va prononcer deux conférences6,
où il propose un questionnement novateur sur l’espace (ce qui lui vaudra l’année
suivante  une  autre  invitation  de  la  part  cette  fois  du  Cercle  des  études
architecturales).

Foucault initie une nouvelle analytique de l’espace à partir, précisément mais aussi
paradoxalement, de ce qui n’a pas de lieu : l’utopie. Il invite ainsi à s’intéresser à ce
qu’il nomme des « contre-espaces », des « utopies localisées », des lieux malgré
tout  inscrits  dans  notre  réalité,  mais  qui  se  caractérisent  d’être  absolument
différents  de  tous  les  autres  et  auxquels  ils  s’opposent,  les  contredisant  en  les
effaçant,  les neutralisant,  voire en les purifiant.  Parmi les nombreuses illustrations
données de ces hors-lieux, si je puis dire, on retiendra par exemple : les jardins, les
cimetières,  les  prisons,  les  maisons  de  retraite,  mais  tout  particulièrement  les
asiles, et le théâtre, etc.

Ainsi  le  théâtre  de  marionnette  au  sein  de  l’hôpital  psychiatrique  s’inscrit
d’évidence dans cette série et illustre parfaitement ce que Foucault va nommer
« hétérotopie », concept qu’il a finalement forgé pour décrire ces lieux, tout autres.
La question des agencements institutionnels face à la schizophrénie doit pouvoir y
trouver un écho, sinon une résonance tout à fait intéressante, il me semble.

Qu’est-ce que la transposition d’un dispositif marionnettique dans un tel lieu de soin
est susceptible de favoriser quant à la problématique du lien, ne serait-ce que
social, dont on sait à quel point il peut parfois être massivement empêché pour les



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 5

sujets dits, pour cette raison notamment, schizophrènes ?

Et en quoi ce dispositif peut-il avoir partie liée, peu ou prou, avec le discours de la
psychanalyse ? Et dès lors, aurait-il une particularité ? Se distingue-t-il ou non des
autres activités dites thérapeutiques habituellement proposées ? Quelle est son
offre ? A quelle demande est-il susceptible de faire réponse ?

Et au-delà, si l’on peut démontrer une filiation entre ce recours à la marionnette et
la  pratique  analytique,  qu’en  est-il  du  dispositif  freudien  lui-même  face  à  la
psychose ? Si l’on cite souvent le mot d’ordre de Lacan donné en ouverture de la
section clinique de 1977 en réponse à Jacques Alain Miller : « La psychose, c’est ce
devant quoi un analyste ne doit reculer en aucun cas7 », malgré tout, il n’est pas
rare d’entendre que, dans la psychose, en raison de la forclusion du Nom-du-Père,
le sujet n’est pas divisé, et qu’on ne peut pas à proprement parler de désir ou de
fantasme, et surtout, la possibilité du transfert, condition sine qua non d’une entrée
dans le dispositif, prête fortement à caution.

Ainsi, dans le cadre de ces deux journées avec vous et à partir de ma clinique, je
m’interroge  :  Qu’est-ce  que  la  rencontre  avec  des  sujet  schizophrènes  a  pu
m’enseigner ? C’est au travers de cette mise en question du recours au dispositif du
théâtre de marionnettes, que je me propose d’en rendre compte. Ceci dans la
mesure où ce dernier s’inscrit comme un agencement tout à fait particulier, me
semble-t-il, au sein de l’institution psychiatrique, orientant vers les enjeux de la
parole,  au  regard  notamment  de  la  visée  du  sujet  de  l’ inconscient,
irrémédiablement  divisé.

Le cadre de ce que nous nommons « l’atelier marionnettes » à l’hôpital de jour est
identique à celui présenté précédemment par Mélanie et Murielle. Trois temps donc,
qui consistent en la fabrication de la marionnette, la création du personnage, et
enfin sa mise en scène derrière un castelet, sur la base du théâtre d’improvisation à
plusieurs. Je vais vous présenter ce qui me paraît en être la logique.

2 – La marionnette comme fiction du sujet 

Le procédé de fabrication utilisé est d’une grande simplicité technique, favorisant
l’accès au plus grand nombre, et consiste en la réalisation d’une marotte dite à
main prenante. Une marotte est une marionnette fabriquée sur la base d’un simple
bâton  en  haut  duquel  est  fixée  une  tête,  et  habillée  d’un  tissu.  Notez  que  la
marotte, bien avant d’être un type de marionnette, est au moyen-âge l’attribut bien



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 6

connu du bouffon, dit également le « fou du Roi ». Elle est la parodie du sceptre du
souverain.  «  A quelques variantes près,  elle  se présente toujours de la  même
manière,  précise Maurice Lever,  un bâton surmonté d’une tête de fol,  coiffée d’un
capuchon garni de grelots. De même que le fou est le double ridicule du roi, la
marotte est le double du fou, sa propre image en miniature ; elle met le fou en
abîme, elle est le fou du fou, son miroir et son reflet8. » La marotte donne droit de
se moquer du ou des seigneurs sans être puni, et est considérée comme le symbole
de la folie.

Ce temps de la  fabrication du corps  de la  marionnette  est  la  première  étape
importante de l’atelier. Il s’agit donc, à partir des matériaux fournis, de composer
un assemblage, qui  va devenir progressivement une forme anthropomorphique,
l’image  d’un  corps  donc,  premier  ancrage  d’où  va  pouvoir  commencer  à  se
dialectiser la fonction de représentation de la marionnette.

Si l’on peut parfois être tant captivés par les marionnettes, c’est tout d’abord parce
qu’elles procèdent du champ spéculaire, c’est-à-dire de l’image unifiante du corps.
«  La  marionnette,  comme  le  précise  Colette  Duflot,  a  toujours  eu  pour  mission
ancestrale de donner corps à tout ce qui n’en a pas, ou n’en a plus. Bien avant
d’accéder à sa fonction purement théâtrale, elle a été convoquée pour matérialiser
la présence, au cours de cérémonies rituelles, des morts et des Dieux9. »

Dans ce premier temps de la fabrication de la marionnette, toute la réalisation se
déroule dans un face à face silencieux, où apparaît pas à pas le corps d’un
personnage, qui sera le support de l’identification à venir. Dans le temps du jeu, à
l’inverse, la marionnette est nécessairement tournée vers l’autre à qui elle
s’adresse.

« C’est par la voie du regard, dit Lacan en 1975, […] que le corps prend son poids. »
« L’homme est capté par l’image de son corps. Ce point explique beaucoup de
choses, et d’abord le privilège qu’a pour lui cette image. Son monde, si tant est que
ce mot ait un sens, son Umwelt, ce qu’il y a autour de lui, il le corpo-réifie, il le fait
chose à l’image de son corps10 ». En somme, si l’homme investit ce qu’il y a autour
de lui, les objets du monde, de son monde, c’est tout d’abord parce qu’il a investi
préalablement l’image de son corps, narcissiquement, figurant donc le premier
objet duquel il reste captif (il l’adore, dira Lacan). « Son monde, […] il le fait chose à
l’image de son corps ». C’est donc ainsi sur un mode imaginaire, que le monde est
tout d’abord situé, repéré, c’est-à-dire identifié comme, ainsi que le sujet s’est lui-
même identifié comme objet. Lacan précise que le stade du miroir est à



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 7

comprendre comme une identification, à savoir « une transformation produite chez
le sujet » ; voilà l’enjeu.

Ces identifications imaginaires ont donc un impact considérable sur la vie du sujet,
puisqu’elles lui confèrent, comme à son monde, une consistance à laquelle il ne
peut qu’être attaché, et ce d’autant plus passionnément qu’il en ignore et la raison
et  l’existence.  C’est  que  cette  forme  de  l’image  spéculaire  du  corps  «  situe
l’instance du moi,  dès avant sa détermination sociale,  dans une ligne de fiction,  à
jamais  irréductible  pour  le  seul  individu11  »,  souligne Lacan.  Autant  dire  qu’on
mésestime la prégnance de ce champ spéculaire qui s’impose avec force sur nos
vies.

A  sa  manière,  Foucault  propose  à  mon  sens  une  remarquable  description
phénoménologique  de  cette  aliénation  imaginaire,  en  rendant  compte  de  son
caractère implacable, dans une des deux conférences prononcées à la radio en
1966. Dans celle précisément intitulée « le corps utopique », parlant de son corps
comme lieu, il nous dit : « À ce lieu-là, dès que j’ai les yeux ouverts, je ne peux plus
échapper. […] je ne peux pas le laisser là où il est pour m’en aller, moi, ailleurs. […]
il sera toujours là où je suis. Il est irréparablement, jamais ailleurs. Mon corps, c’est
le contraire d’une utopie, ce qui n’est jamais sous un autre ciel, il est le lieu absolu,
le  petit  fragment  d’espace  avec  lequel,  au  sens  strict,  je  fais  corps.  »  Ainsi,
affirmera-t-il,  « Mon corps, topie impitoyable. […] tous les matins même présence,
même blessure », car on ne peut échapper à ce qu’il reconnaît comme « inévitable
image qu’impose le miroir ». Mais, finira-t-il par nous dire, ce corps est « le lieu sans
recours auquel je suis condamné […] je pense après tout que c’est contre lui et
comme pour  l’effacer  qu’on  a  fait  naître  toutes  les  utopies  […].  L’utopie,  c’est  un
lieu hors de tous les lieux, mais c’est un lieu où j’aurai un corps sans corps […]
utopie d’un corps incorporel12. » Celui qu’on trouve au pays des fées, des magiciens,
et du théâtre de marionnettes, pourrais-je ajouter, où les identifications imaginaires
trouvent un peu de jeu. Foucault conclut que le corps est finalement « le point zéro
du monde13 », le lieu à partir duquel sont nées toutes les utopies, dont une très
fameuse est l’âme. Corps utopique donc, topie impitoyable tout aussi bien, le corps
spéculaire auquel nous sommes comme rivés est ce qui nous localise dans l’espace,
et conduit à cette expérience de l’impossibilité à se départir de soi, telle qu’en
témoigne ici Foucault, mais de là parfois également à celle de l’étrangeté d’être
soi14.

La captation narcissique qu’opère bien souvent la marionnette, nous la constatons



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 8

très régulièrement dans l’atelier.  Le visionnage après-coup des séances de jeu
filmées  tout  particulièrement,  amène  souvent  un  grand  enthousiasme  à  voir  sa
marionnette animée. De même, une fois la session d’atelier terminée, le moment
du bilan venu, il est laissé la possibilité à chaque participant de décider du sort de
sa marionnette. Très rarement, est fait le choix de laisser sa marionnette à l’hôpital,
chacun préférant la ramener chez lui, pour la montrer à ses proches notamment,
pas toujours d’ailleurs avec le succès escompté.

C’est que cet investissement, quand il existe, n’est pas facilement partageable, et
cela doit être un point d’enseignement pour les soignants. En effet, à notre regard
par  exemple,  une  marionnette  peut  sembler  bien  inesthétique,  sans  intérêt,
curieuse, voire parfois même effrayante. Si un accompagnement pour effectuer des
rectifications doit s’opérer, ce ne peut être qu’à la demande du patient, et non sur
la sollicitation du soignant !

Nous sommes souvent très surpris qu’une marionnette ayant pris une forme tout à
fait  singulière  coïncide  avec  une  forme  idéale  pour  le  sujet  lui-même.  Ainsi,
dernièrement, une participante habituée à l’atelier a tenu à positionner une des
oreilles de sa marionnette clairement derrière la tête, tout en ayant le souci que
formellement toutes les deux soient bien identiques.

Mais cet investissement,  à l’inverse, peut s’avérer parfois très délicat.  Certains
participants même ne parviendront pour ainsi dire jamais sur la totalité du temps
d’une session à investir cet objet, qui peut au mieux le confronter à beaucoup de
perplexité (comme cela a été présenté lors de l’exposé précédent avec la situation
d’Éric), ou lui être totalement indifférent (comme ce fut le cas d’un participant qui a
rencontré de grandes difficultés dans la fabrication de sa marionnette, n’a jamais pu
la faire exister derrière le castelet, mais a trouvé une place dans le dispositif en
s’installant derrière la caméra !) Qu’un sujet investisse le dispositif est toujours de
l’ordre du pari. Toutes ces variantes et toutes ces nuances sont très intéressantes à
observer et très importantes à prendre en compte pour la direction à suivre avec
chacun.

Mais  retenons  que  la  conscience  de  soi,  qui  trouve  une  grande  part  de  son
fondement sur l’image du corps, est en vérité peu interrogée dans notre expérience
vécue, et même s’impose le plus souvent comme une évidence existentielle. C’est
justement ce que la souffrance, ou bien les phénomènes de dépersonnalisation ou
de discordance, par exemple, attestés dans la clinique, viennent faire vaciller de
manière foncière, ébranlant dans la sidération ou le questionnement les certitudes



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 9

sur lesquelles reposait jusqu’alors ce qu’on pensait être, ou le sentiment même de
son identité.

Notre  objectif  doit-il  être  alors  de  tenter  une  rectification  de  cette  personnalité
troublée, ou bien d’en prendre enseignement, de ne pas trop s’effrayer, afin de ne
pas céder sur la possibilité d’une « mise en jeu » de l’identité du sujet ? Entendons
qu’il  ne s’agit nullement ici  de rechercher ou entretenir une déstructuration de
l’image du corps, mais de proposer un dispositif à l’intérieur duquel se maintienne
la  possibilité  du  questionnement  d’un  sujet  face  à  la  précarité  d’un  ancrage
imaginaire !

Un tel attachement à l’illusion de la totalité, aussi narcissisant et normalisant qu’il
puisse être, est un principe de méconnaissance au regard de l’être même du sujet.
Il y a de l’hubris dans cette image, une prétention démesurée du sujet à croire
pouvoir être dans une saisie de lui-même par lui-même, directement, sans aucune
médiation. A suivre le mythe de Narcisse, la méconnaissance de cette démesure
n’est pas sans risque, n’offrant aucune issue.

L’atelier  marionnette,  comme  beaucoup  de  pratiques  dites  justement  «  de
médiation » qui ont cours dans les institutions psychiatriques, mobilise toujours un
peu ce jeu dialectique existant entre le sujet  et  sa représentation,  et  ainsi  en
favorise, sinon la prise de conscience, du moins sa prise en compte par son usage.
Ainsi, dans notre cadre, est-il imposé pour chaque patient qui souhaite participer à
nouveau à une session de l’atelier, de re-fabriquer une marionnette, de répéter
cette expérience de mise en forme.

Mais  cette défaillance de l’image à représenter  idéalement le  sujet  transparaît
d’elle-même également au cœur de cette phase, au travers des ratés qui, eux, ne
manquent jamais au rendez-vous. La distance entre soi et la marionnette, où le
sujet se voit autre qu’il n’est, apparaît alors souvent dans la douleur d’un affect de
dépréciation,  de  honte,  de  culpabilité,  ou  encore  de  déception,  où  s’ouvre  la
possibilité d’un appel à l’autre secourable, auquel nous répondons. « Elle est moche
ma marionnette ! » « Je suis nul ! » « Ah non, c’est pas ça que je voulais ! » etc.

La série des marionnettes fabriquées, comme ces moments difficiles, révèlent que
le  fond  même  de  ce  premier  temps  de  l’atelier  est  l’expérience  d’un  point
d’impossible à imaginariser, présence d’un reste, lui toujours non spécularisable,
témoignant de l’existence d’un sujet divisé.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 10

C’est à partir de ce reste inaliénable où se constitue l’appel à l’Autre, que vont
pouvoir être trouvés le langage et la parole comme recours face à cet insituable.

« Marionnette qui es-tu ? », voici comment d’ailleurs un patient, un jour, dans un
face à face avec sa marionnette, est sorti du silence de la phase de fabrication.
C’est à ce point-là que la question de l’identité du personnage prend le relais.

3 – L’identification de la marionnette : question pour un sujet sans identité

A la toute fin du temps de fabrication de la marionnette, se pose donc la question
de « son » identité… Moment charnière, de passage de l’inanimé à l’animation
derrière le castelet.  C’est une phase souvent difficile,  puisqu’il  s’agit  d’inventer ce
personnage, bien évidemment, vous l’aurez compris, à partir de rien ou presque.

La consigne donnée consiste à insister sur le fait que cette identité ne peut être
empruntée  à  un  personnage  de  fiction  déjà  existant,  qu’il  vienne  du  monde  des
marionnettes, de la littérature, du cinéma, de l’univers de la BD, etc. Elle ne peut
pas  davantage  correspondre  à  une  personne  de  la  réalité,  proche  ou  non,  ni
coïncider avec le projet d’un autoportrait. Elle doit juste être une invention du sujet,
la création à partir de soi, d’un nouveau personnage que jusqu’alors personne ne
connaît.

La marionnette est l’acteur d’un seul rôle, et donc, là aussi nécessairement, chaque
participation  donnera  l’occasion  de  reposer  la  question  des  identifications,  et
ouvrira sur l’invention d’un nouveau personnage à mettre en jeu. La carte d’identité
de  la  marionnette  correspond  aux  coordonnées  subjectives  minimales,
conventionnelles,  données  à  partir  de  la  conscience  de  soi-même.  Âge,  sexe,
situation familiale, situation professionnelle, éventuellement histoire de vie… Autant
de coordonnées du lien social qui vont favoriser les interactions entre personnages.
Si  un patient souhaite faire de sa marionnette un extra-terrestre par exemple,
comme nous l’avons déjà rencontré, nous l’accompagnons à faire l’expérience de la
difficulté après-coup pour sa mise en jeu.

Difficile  en  effet  d’entrer  en  relation  avec  un  «  Vénusien  »  dont  la  tête  est
recouverte de cheveux, laissant comprendre une absence de visage, qui n’a aucune
filiation,  aucune  origine,  pas  de  parents,  et  dont  le  langage  ne  serait  pas  alors
articulé  dans  la  parole.

Face à la limite imposée par le cadre, une autre identité a vu le jour, sous les traits



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 11

d’un saltimbanque, vivant de cueillette de fleurs sauvages vendues sur le marché,
fils adoptif d’un directeur de cirque et d’une trapéziste.

Difficile  également  d’entrer  en  relation  avec  une  adolescente  de  dix-sept  ans,
princesse égyptienne vivant il y a 4000 ans. Cette fois, la contrainte du cadre n’a
pas conduit à une redéfinition de l’identité mais à une invention collective de mise
en scène, qui consistera à devoir boire une potion magique permettant de voyager
dans  le  temps  à  chaque  fois  qu’il  devra  y  avoir  rencontre  avec  les  autres
personnages, ceux-là bien ancrés dans le présent.

Une fois  l’identité  fixée,  la  marionnette au travers  du personnage créé va pouvoir
s’animer, prendre vie en même temps que la parole dans la relation avec ses
partenaires de jeu. Mais tout d’abord, elle se présente seule face au public pour sa
première apparition sur la scène.

Qu’est-ce qui est au fondement de cette identité ? Si la marionnette fabriquée est
un tenant-lieu du corps du sujet, dont nous venons de voir la structure spéculaire,
l’identité inventée quant à elle ne donne pas une consistance à partir du regard,
mais de la voix, puisqu’elle est déclarée. Nous insistons à ce titre beaucoup entre la
phase de fabrication et celle du jeu pour que l’identité du personnage reste secrète.
La marionnette ne prend véritablement vie qu’une fois passée derrière le castelet,
où elle va s’animer et prendre la parole pour la première fois, pour se présenter et
faire ainsi exister son monde, celui du théâtre.

C’est avec les mots cette fois (et le mouvement également dans une certaine
mesure),  que  le  sujet  va  tenter  de  se  présentifier.  Cette  inscription  de  la
marionnette dans le champ des rapports signifiants, à partir de quoi elle prend une
signification,  lui  permet  de  devenir  un  personnage  articulable  à  d’autres.  Être  un
homme ou une femme par exemple, ne sont pas des données de la nature (mâle ou
femelle),  mais  des  signifiants  sous  lesquels  il  est  possible  de  se  loger,  et  qui
permettent  de  s’articuler,  avec  plus  ou  moins  de  bonheur  !

L’identité ne se voit pas, elle s’énonce, elle n’est pas facilement repérable sur le
corps  de  la  marionnette.  Pour  en  soutenir  «  l’ancrage  »,  nous  invitons  les
participants à l’écrire sur une feuille de papier, qu’ils conservent le temps de la
session. Si l’investissement est parfois difficile dans la phase de fabrication, là aussi
la fixation de cette identité peut s’avérer très fragile.  Or,  ici,  les conséquences ne
sont pas les mêmes ; en cas d’oubli, c’est l’identité elle-même, soit le personnage
qui risque de disparaître.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 12

J’entends encore le cri de détresse d’une patiente schizophrène, véritable appel au
secours qui m’était adressé, car elle avait tout oublié ! C’est que la possibilité
d’attribuer une identité à sa marionnette est en rapport étroit, fait écho, si je puis
dire, avec les identifications, symboliques cette fois, du sujet. La même patiente a
participé à de nombreuses sessions et pu conférer des identités bien différentes à
ses marionnettes. La première fut un maître-nageur, car, lors de la fabrication, la
tête  de  la  marionnette  lui  échappant  est  tombée  dans  un  bol  d’eau,  et
« plouf ! », dira-t-elle amusée. Notre surprise à nous, c’est lorsque le personnage
s’est présenté sur scène : « Bonjour, je m’appelle Plouf et je suis maître-nageur » !
Le second personnage a été un berger, dont le prénom choisi fut Echo, justement
parce que sa propre voix lui revenait de la montagne en écho (miroir sonore).
Aujourd’hui, les personnages inventés sont plus consistants dans leur identité et
s’organisent beaucoup autour de la voix précisément : étudiante en coiffure rêvant
de devenir chanteuse, ou bien star internationale qui signe des autographes et qui
est aimée et admirée. Quelque chose se précise progressivement comme demande
d’amour, articulée à un idéal.  Les ancrages imaginaire et symbolique sont très
étroitement intriqués, on le déduit ici à partir de la clinique, et c’est un fait de
structure subjective telle qu’elle a été conçue par Lacan.

Ces  identifications  en  tant  qu’aliénantes,  autrement  dit  permettant  de  se  re-lier,
favorisent le lien social. Notre dispositif de théâtre de marionnette, tel que nous y
avons recours, serait-il alors un moyen comme un autre de révéler l’existence de
troubles  identificatoires,  et  ainsi  de  contribuer  à  en  faire  le  diagnostic  avec  une
certaine finesse ? Et, encore une fois, aurait-il également pour vertu de soutenir une
correction de ces troubles, de façon à tendre vers une meilleure adaptation, voire
une  normalisation  du  lien  social,  si  souvent  perturbé  chez  nos  patients  en
psychiatrie ?

Ou  bien  est-ce  que  ce  dispositif  au  cœur  même  de  l’univers  médical  de  la
psychiatrie  offre  l’alternative,  pour  les  patients  qui  s’y  engagent,  d’un  véritable
« accueil psychanalytique », ainsi qu’a pu s’exprimer très récemment Colette Soler.
Autrement  dit  «  une  offre  contre  le  refoulement15»,  précise-t-elle.  Un  accueil  qui
n’est pas contre la tendance normalisante de la psychiatrie d’aujourd’hui, pas une
opposition ni une révolte donc, mais pas non plus une adhésion. Un accueil qui
favorise  un  lien  «  thérapeutique  »  averti,  dirais-je,  par  l’expérience  de  la
psychanalyse, et qui en tire enseignement. Un lien qui ne répond pas à la demande
d’amour, sans pour autant rejeter, exclure ou être indifférent. Autrement dit, un lien
qui  ne  répond  pas  au  besoin  des  identifications  aliénantes,  tout  en  reconnaissant



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 13

l’utilité !

Si ce dispositif des marionnettes favorise un tel accueil, est-ce à dire que, sans
correspondre au dispositif  de la cure type, il  en est une variante ou disons un
aménagement,  un certain  agencement  ?  Et  si  cet  accueil  analytique est  une offre
contre le refoulement, visant donc le sujet de l’inconscient, est-ce à dire que ce
dispositif  ne  pourrait  prétendre  à  des  effets  qu’au  regard  de  sujets  névrotiques,
excluant tout intérêt pour les psychoses, autrement que utopique ? Voilà ce qui va
devoir faire l’objet de ma conclusion.

4 – L’identité, une quête pour tout sujet 

La fabrication d’une marionnette, la création d’un personnage et sa mise en jeu
avec d’autres fait écho à ce qui est à l’œuvre chez tout sujet, comme tentatives
pour se donner un peu de consistance et de sens à partir desquels se repérer.
Tentatives qui, malgré les satisfactions narcissiques obtenues, restent vaines car
marquées du sceau de leur échec, inscrivant ainsi une logique de répétition, et au
mieux un questionnement sur son identité, lorsqu’elle fait énigme.

C’est  que,  comme nous l’avons vu,  ce  qui  est  au fondement  du recours  à  la
marionnette  est  la  mobilisation  des  identifications  imaginaires  et  symboliques  du
sujet,  dont  la  caractéristique  est  de  s’efforcer  à  dire  ce  qu’il  est,  sans  jamais  y
parvenir totalement. Colette Soler, à partir de Lacan, nous dit que « dénoncer » ces
identifications, c’est-à-dire « mettre en évidence leur échec au fur et à mesure de
leur repérage, soit leur impuissance à saturer la question du que suis-je ? est la
tâche  qui  peut  être  assignée  à  la  psychanalyse16  ».  Une  tâche  donc  de
désidentification, pour ainsi dire, ou mieux, de mise à nu du sujet.

Mais si ces identifications ne peuvent qu’échouer, quelle peut bien être leur utilité ?
Eh  bien,  précisément  à  donner  de  l’étoffe  à  ce  qui  n’en  a  pas,  à  habiller  le  sujet.
L’habit toutefois ne fait pas le moine (le Moi n’est pas le sujet), mais malgré tout il
ouvre les portes du monastère (on peut s’y méprendre et ça facilite les relations
sociales).

En somme, si ces identifications signifient le sujet, en sont des représentantes, elles
ne parviennent pas à dire pour autant ce qu’il est en vérité, puisqu’elles ne peuvent
s’y substituer autrement que dans cette fonction de délégation. Le sujet reste donc
quant à lui toujours en retrait vis à vis des identifications, soit un non identifié, un
exilé de l’identité.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 14

C’est sa structure même, telle que Lacan en a proposé la saisie, qui en rend raison
dans une logique de subversion par rapport  à son acception commune, en en
faisant un effet du langage (sur l’organisme vivant). C’est bien connu comme Lacan
en rappelle la formulation à la première séance de La logique du fantasme : « il n’y
a  de  sujet  que  par  un  signifiant  et  pour  un  autre  signifiant  ».  Et  de  préciser,  le
signifiant,  «  en  tant  qu’il  tient  lieu  du  sujet,  ne  fonctionne  que  pour  un  autre
signifiant. L’Urverdrängung ou refoulement originaire c’est ceci : ce qu’un signifiant
représente  pour  un  autre  signifiant.  […]  Si  nous  appelons  cela  Urverdrängung,  ça
veut dire que nous admettons […] qu’un sujet émerge à l’état de sujet barré,
comme quelque chose qui vient d’un lieu où il est supposé inscrit, dans un autre
lieu où il va s’inscrire à nouveau17. » Et cela, pourrais-je ajouter, pour tout sujet.

Le  sujet  n’est  pas  purement  de  l’ordre  signifiant  ;  il  est  bien  une  production  du
langage  comme  effet  de  manque  sur  le  vivant  de  l’organisme,  qui  de  fait  se
transforme  et  s’en  trouve  dénaturé.  Ainsi,  «  En  même  temps  qu’il  se  fait
représenter par la chaîne de sa demande, le sujet fait son entrée dans le réel,
insiste Colette Soler, comme poussée libidinale, exigence dont toute la question est
de savoir ce qu’elle est, car en tant que représentée elle reste indéterminée18. »
C’est notre condition d’être parlant.

L’être du sujet reste donc indéterminé et aucune identification ne peut résoudre son
énigme, et ce quelle que soit la structure clinique. La fonction des identifications est
bien plutôt de boucher le trou, de « l’habiller sans parvenir à faire le moine19 ».

A partir d’un commentaire très éclairant du graphe du désir, Colette Soler met en
question les  liens  entre  les  identifications  et  le  Phallus20,  ainsi  que l’indépendance
de celui-ci vis-à-vis de la fonction paternelle. Je ne rentrerai pas ici dans les détails
de  cette  argumentation  technique,  mais  souligne  simplement  l’importance  du
questionnement soulevé, ne serait-ce que vis -à -vis de la thématique de ces deux
journées.

« L’enjeu de la question n’est pas mince », nous avertit-elle, « car c’est celui de la
conception  même de la  psychose ».  En  effet,  «  au  départ  elle  a  été  toute  entière
pensée » comme « absence de l’opération de phallicisation du manque qui passait
par le Père, à partir de quoi on a continué à répéter : pas de signification phallique
dans la psychose pour cause de forclusion du nom-du-père, donc pas de castration
et… pas de désir. Là, tout est à refaire21 », affirme-t-elle ! C’est peut-être à ce prix
que le dispositif freudien aura des chances d’être moins excluant à l’endroit de la
psychose et notamment de la schizophrénie.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 15

L’usage que nous faisons du théâtre de marionnettes ne relève pas (dans son
maniement du transfert, dans son cadre collectif, sa technique, etc.) strictement de
ce  dispositif  freudien,  et  n’en  constitue  pas  même une variante.  Il  en  est  un
aménagement, et à ce titre procède de son éthique, dont il démontre l’efficace.

Ainsi, dans l’argument de ce stage, il  était d’emblée pointé l’insaisissable de la
schizophrénie, souvent située, rappelle-t-on, par la négative, comme ce qui n’est
pas la paranoïa. Est-ce à dire qu’au regard de la paranoïa, la schizophrénie serait un
non-lieu ou plus justement, pour reprendre le terme de Foucault, une hétérotopie ?
Inversement,  la  paranoïa  semble  quant  à  elle  beaucoup  plus  facile  à  situer.
Comment le comprendre ?

C’est qu’il n’y a pas besoin d’être psychotique pour être paranoïaque, la paranoïa
est de l’ordre du commun. Lacan, en 1976, dit même que « c’est un état normal. Il
n’y a rien de plus normal que d’être paranoïaque22 », précise-t-il !

L’histoire et notre actualité nationale et internationale le démontrent en ce moment
presque  chaque  jour…  Il  n’est  en  effet  pas  très  difficile  de  suivre  une  théorie  du
complot.  La  paranoïa,  ça  peut  passionner  les  foules  !

En revanche, il est beaucoup moins probable d’adhérer à un délire paranoïde. La
schizophrénie ne fait pas facilement lien social. Peut-être même dans une certaine
mesure vient-elle dénoncer, et non sans ironie23, la vanité de toute tentative pour
situer, localiser, le sujet. En cela, la rencontre avec le sujet schizophrène peut être
fort déroutante, voire odieuse et obscène. Le recours à la peinture de Jérôme Bosch
utilisée comme fond pour l’affiche de ces deux jours le démontre pour une part.

C’est que la clinique de la schizophrénie dénude parfois brutalement la structure
subjective24 que nous avons en partage. Mais ne pas reculer, c’est-à-dire prendre
enseignement de cette étrangeté souvent déconcertante qui résonne en nous, est
probablement  là  aussi  le  prix  à  payer  pour  limiter  les  effets  de  ségrégation  à  son
endroit. C’est ce à quoi prétend et contribue pour une part, il me semble, notre
atelier marionnettes mené au sein de l’institution psychiatrique d’aujourd’hui.

1� LACAN J., « Ouverture de la section clinique », Ornicar ?, n° 9, 1977, p.7-14.

2� OURY J., « Analyse structurale et métapsychologie », Psychoanalytische



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 16

Perspectieven, 27, 1-2, Gand, 2009, p.153-173.

3� DEOTTO F., « Sur les lieux de l’utopie – D’un nom propre à un nom commun », A
contrario, 2022/1, n° 33, BSN Press.

4� Pour plus de précisions concernant la définition du terme utopie et sa mise en
question, on peut se reporter à ROUVILLOIS F. : L’utopie, Paris, Flammarion, 1998.

5�FLEURY  R.,  SERMON  J.,  Marionnettes  et  pouvoir  :  censure,  propagandes  et
résistances, Montpellier, Deuxième époque, 2019.

6� FOUCAULT M., Le corps utopique, les hétérotopies, Nouvelles éditions lignes, 2009.

7� LACAN J., « Ouverture de la section clinique », Ornicar ?, n° 9, 1977, p.7-14.

8� LEVER M., Le sceptre et la marotte, histoire des fous de cour, Paris, Fayard,
1983, p.54.

9� DUFLOT C., Des marionnettes pour le dire, entre jeu et thérapie, Marseille, Hommes et
perspectives, 1992, p.31.

10� LACAN J., La conférence de Genève « Le symptôme », Le Bloc-notes de la
psychanalyse, 1985, n° 5, p.5-23.

11� LACAN J., « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je », Écrits,
Paris, Seuil, 1966, p.94.

12� FOUCAULT M., « Le corps utopique », Nouvelles éditions lignes, 2009, p.9-10.

13� Ibid., p.18.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 17

14� SOLER C., Vers l’identité, Collège clinique de Paris 2014-2015, Paris, Éditions du
Champ lacanien, 2015, p.10.

15� SOLER C., « La psychanalyse, un accueil », intervention à la journée de
l’Association des centres d’accueil psychanalytique du Champ lacanien (ACAP-CL)
consacrée à l’Accueil psychanalytique, le 29 mars 2025.

16� SOLER C., ibid., p.34.

17� LACAN J., Le Séminaire Livre XIV, Logique du fantasme, [1966-1967],
Staferla.free.fr, p.9.

18� Ibid., p.31.

19� Ibid., p.34.

20� SOLER C., ibid., p.48-49. Pour le dire succinctement, Colette Soler s’interroge
sur l’apparente absence du Phallus dans le graphe du désir. Avec Lacan, elle en
retrouvera la présence opérante comme voilée. En tant que signifiant, c’est au lieu
de l’Autre qu’on serait à même de le rencontrer. Mais n’y opérant que comme voilé,
désignant tous les effets du signifiant sur le vivant-organique, effets de manque, il
ne peut se reconnaître dans ce lieu que comme désir de l’Autre, comme énigme.
Ainsi, précise-t-elle « à défaut de savoir de ce que vise le désir, l’objet qu’il cible, on
convoque les  identifications  »  imaginaires  et  symboliques.  Ce  «  sont  elles  qui  ont
une fonction de voile », comme voile du manque de l’Autre et qui ainsi se font
« propices à satisfaire la demande d’amour ».

21� SOLER C., ibid., p.55. Par ailleurs, notons que C. Soler revient ici de manière
radicale sur la position qu’elle soutenait en 1999 dans son article « Le dit
schizophrène », publié dans L’inconscient à ciel ouvert de la psychose, Toulouse,
PUM, 2008, p.123.



La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 18

22� LACAN J., « De James Joyce comme symptôme », conférence du 24 janvier 1976
au Centre Universitaire Méditerranéen de Nice,  Le croquant,  n ° 28,  novembre
2000.

23� LACAN J., « Réponses à des étudiants en philosophie », Autres écrits, Paris,
Seuil, 2001, p.209. « Quand vous aurez la pratique du schizophrène, vous saurez
l’ironie qui l’arme, portant à la racine de toute relation sociale ».

24� Ainsi que peut en témoigner l’œuvre d’Antonin Artaud, par exemple la lettre du
29.01.1924 adressée à J. Rivière, dans l’Ombilic des limbes, Paris, Gallimard, 1954,
ou bien encore le poème « Dix ans que le langage est parti », dans Antonin Artaud
Œuvres, Paris, Gallimard, 2004, p.1512.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/
https://twitter.com/intent/tweet?text=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/

