TU PELX
SAVOIR

P&le 9 Quest EPFCL

LA MARIONNETTE EN PSYCHIATRIE ADULTE :
FABRICATION D’UNE UTOPIE ?

Date de parution : 3 juillet 2025

Article disponible en ligne a I'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrica
tion-dune-utopie/

Référence :

Christophe Moreau, La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie
?, in Revue Tupeuxsavoir [en lignel, publié le 3 juillet 2025. Consulté le 12 janvier
2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrica
tion-dune-utopie/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de I’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque maniere que ce soit.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 1



La marionnette en psychiatrie adulte
: fabrication d’une utopie ?

Exposé prononcé lors du stage Enseignements de la schizophrénie et agencements
institutionnels au CCPO de Rennes en Avril 2025.

« La clinique est le réel en tant qu’'il est impossible & supporter® ». J. Lacan

« Assumer le lointain de I'autre, en étant au pied du mur de son opacité’
». ]. Oury

1- La marionnette, un tenant-lieu pour l'utopie ?

Lorsqu’il m’a été demandé de donner un titre pour cette intervention, I'idée m’est
venue d’un rapprochement possible entre « Marionnette » et « Utopie ». Dans
I’'apres-coup de cette association, un peu surprenante, j'y ai trouvé un point
d’ancrage tout a fait intéressant ou venait se questionner ce qui peut bien fonder le
recours a la marionnette en psychiatrie adulte ?

Ce qui est au fondement de cette offre d’'un dispositif de théatre de marionnettes,
est-ce donc de I'ordre de I'utopie ? Est-ce a proprement parler une utopie qui nous
guide dans ce recours a la fabrication d’'une marionnette et, par son truchement, a
la mise en scene du personnage inventé ?

Vous savez que l'origine du terme utopie est bien connue puisque le mot a été créé
par I’humaniste anglais Thomas More, au début du 16e siecle pour donner un nom a
« la meilleure forme de communauté politique » possible, une société idéale, pure
fiction, qu’il représente comme une fle baptisée « Utopie ».

Avant de devenir le substantif que I’'on connait, « Utopie » est donc un toponyme,
soit un nom propre, le nom d’'un lieu. Mais, dans une des premieres éditions du
texte, figure une épigraphe sous forme d’'un poeme ou l|‘auteur fait parler
« Utopie », I'lle elle-méme. Dans ce poeme, elle se présente, historise son nom et
se rebaptise plus conformément a ce qu’elle est selon elle : « Eutopie a bon droit,
c’est le nom qu’on me doit’. » Donc deux orthographes : U-topie et Eu-topie !

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 2



Ces néologismes, Thomas More les a construits a partir du grec ancien. Tout
d’abord a l'aide du radical topos (le lieu) et du préfixe négatif U (o0) en ce qui
concerne |I'U-topie, soit littéralement le non-lieu, ce qui n'a pas de lieu ou ce qui est
nulle part. Et il utilisa le préfixe Eu (eu) signifiant « bon » pour former Eu-topie,
autrement dit cette fois, non pas le « sans lieu », mais le « bon lieu », le lieu du

bon®.

Avec le jeu de ces deux préfixes, Thomas More confere donc a l'idée d’utopie une
double signification, soit celle d’un lieu qui n’existe pas et/ou celle d’un lieu idéal.

Si bien que le mot aujourd’hui se caractérise par sa polysémie, pouvant désigner
des réalités tres différentes voire opposées. Il peut renvoyer tout autant a une
société idéalement bonne qu’a un état totalitaire par exemple.

Si le terme « utopie » appartient depuis sa création au champ sémantique de ce
gu’on peut nommer la sociopolitique, et il a beaucoup été commenté dans ce
champ, il ne s’y réduit pas. Dans ses sens les plus courants, ce substantif est utilisé
aujourd’hui pour définir bien évidemment un genre littéraire, mais également pour
gualifier un projet impossible a réaliser, une conception illusoire, le domaine de
I'limaginaire, du réve... etc. Il peut d’ailleurs étre employé pour dénoncer les
dangers de la fuite hors du monde, justement, c’est-a-dire pointer le prix qu’il y a a
payer pour qui cede au mirage, pour ne pas dire au délire...!

Alors, et les marionnettes dans tout ca ? Eh bien, de prime abord, la facon la plus
simple dont elles viennent s’associer a I'idée d’'utopie, c’est que la marionnette
mobilise toujours un peu de défiance a son endroit.

Mais je souligne tout d’abord que ce n’est pas parce que, dans notre culture, elle
est assez généralement associée a I'univers du jeu et du monde enfantin, que son
utilisation en psychiatrie avec des adultes est rendue compliquée ; cela reste assez
facile a dépasser.

Non, si I'on se méfie plus significativement de la marionnette, c’est qu’on pergoit en
elle un pouvoir de libération de la parole.

Le recours a la marionnette libere bien souvent une parole transgressive qui fait rire
et I'inscrit dans le registre de I’humour, mais c’est une parole qui rencontre tout
aussi régulierement la censure apres-coup. Dans une mise en scene parodique du
discours du maitre, les marionnettes tournent classiquement en ridicule le pouvoir’.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 3



La marionnette déjouant la censure, son utilisation a toujours été un enjeu de
pouvoir (de Guignol, Polichinelle jusqu’aux Guignols de I'info, en passant par toutes
celles utilisées un peu partout dans les régimes autoritaires et les dictatures,
entrainant la persécution des marionnettistes, comme par exemple en ex-
Tchécoslovaquie, en Roumanie, en Indonésie, etc.).

En ce qui me concerne, la premiere fois que j'ai proposé avec deux collegues
infirmieres de mettre en place un « atelier marionnettes » au sein de I'hdpital de
jour, le premier obstacle rencontré fut la grande crainte du chef de service d’alors,
qui, tentant de nous en dissuader, s’écria : « Vous allez les faire délirer ! » Si la
marionnette libéere potentiellement une parole qui préte souvent a rire, elle peut
donc tout autant préter a frémir !

Mais la marionnette se noue a I'utopie d'une autre maniere. En 1966, a l'invitation
de France Culture qui organisait une série d’émissions sur les rapports entre
littérature et utopie, le philosophe Michel Foucault va prononcer deux conférences®,
ou il propose un questionnement novateur sur I'espace (ce qui lui vaudra I'année
suivante une autre invitation de la part cette fois du Cercle des études
architecturales).

Foucault initie une nouvelle analytique de I'espace a partir, précisément mais aussi
paradoxalement, de ce qui n’a pas de lieu : I'utopie. Il invite ainsi a s’intéresser a ce
qgu’il nomme des « contre-espaces », des « utopies localisées », des lieux malgré
tout inscrits dans notre réalité, mais qui se caractérisent d’'étre absolument
différents de tous les autres et auxquels ils s’opposent, les contredisant en les
effacant, les neutralisant, voire en les purifiant. Parmi les nhombreuses illustrations
données de ces hors-lieux, si je puis dire, on retiendra par exemple : les jardins, les
cimetieres, les prisons, les maisons de retraite, mais tout particulierement les
asiles, et le théatre, etc.

Ainsi le théatre de marionnette au sein de |I'hOpital psychiatrique s’inscrit
d’évidence dans cette série et illustre parfaitement ce que Foucault va nommer
« hétérotopie », concept qu’il a finalement forgé pour décrire ces lieux, tout autres.
La question des agencements institutionnels face a la schizophrénie doit pouvoir y
trouver un écho, sinon une résonance tout a fait intéressante, il me semble.

Qu’est-ce que la transposition d’un dispositif marionnettique dans un tel lieu de soin
est susceptible de favoriser quant a la problématique du lien, ne serait-ce que
social, dont on sait a quel point il peut parfois étre massivement empéché pour les

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 4



sujets dits, pour cette raison notamment, schizophréenes ?

Et en quoi ce dispositif peut-il avoir partie liée, peu ou prou, avec le discours de la
psychanalyse ? Et des lors, aurait-il une particularité ? Se distingue-t-il ou non des
autres activités dites thérapeutiques habituellement proposées ? Quelle est son
offre ? A quelle demande est-il susceptible de faire réponse ?

Et au-dela, si I'on peut démontrer une filiation entre ce recours a la marionnette et
la pratique analytique, qu’en est-il du dispositif freudien lui-méme face a la
psychose ? Si I’on cite souvent le mot d’ordre de Lacan donné en ouverture de la
section clinique de 1977 en réponse a Jacques Alain Miller : « La psychose, c’est ce
devant quoi un analyste ne doit reculer en aucun cas’ », malgré tout, il n’est pas
rare d’entendre que, dans la psychose, en raison de la forclusion du Nom-du-Pere,
le sujet n’est pas divisé, et qu’on ne peut pas a proprement parler de désir ou de
fantasme, et surtout, la possibilité du transfert, condition sine qua non d’une entrée
dans le dispositif, préte fortement a caution.

Ainsi, dans le cadre de ces deux journées avec vous et a partir de ma clinique, je
m’interroge : Qu’est-ce que la rencontre avec des sujet schizophrénes a pu
m’enseigner ? C'est au travers de cette mise en question du recours au dispositif du
théatre de marionnettes, que je me propose d’en rendre compte. Ceci dans la
mesure ou ce dernier s’inscrit comme un agencement tout a fait particulier, me
semble-t-il, au sein de l'institution psychiatrique, orientant vers les enjeux de la
parole, au regard notamment de la visée du sujet de |'inconscient,
irrekmédiablement divisé.

Le cadre de ce que nous nommons « |'atelier marionnettes » a I’"hdpital de jour est
identique a celui présenté précédemment par Mélanie et Murielle. Trois temps donc,
qui consistent en la fabrication de la marionnette, la création du personnage, et
enfin sa mise en scene derriere un castelet, sur la base du théatre d’'improvisation a
plusieurs. Je vais vous présenter ce qui me parait en étre la logique.

2 - La marionnette comme fiction du sujet

Le procédé de fabrication utilisé est d’une grande simplicité technique, favorisant
I’acces au plus grand nombre, et consiste en la réalisation d’'une marotte dite a
main prenante. Une marotte est une marionnette fabriquée sur la base d’un simple
baton en haut duquel est fixée une téte, et habillée d'un tissu. Notez que la
marotte, bien avant d’étre un type de marionnette, est au moyen-age I'attribut bien

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 5



connu du bouffon, dit également le « fou du Roi ». Elle est la parodie du sceptre du
souverain. « A guelques variantes pres, elle se présente toujours de la méme
maniere, précise Maurice Lever, un baton surmonté d’'une téte de fol, coiffée d'un
capuchon garni de grelots. De méme que le fou est le double ridicule du roi, la
marotte est le double du fou, sa propre image en miniature ; elle met le fou en
abime, elle est le fou du fou, son miroir et son reflet’. » La marotte donne droit de
se mogquer du ou des seigneurs sans étre puni, et est considérée comme le symbole
de la folie.

Ce temps de la fabrication du corps de la marionnette est la premiere étape
importante de I'atelier. Il s’agit donc, a partir des matériaux fournis, de composer
un assemblage, qui va devenir progressivement une forme anthropomorphique,
I'image d’'un corps donc, premier ancrage d'ou va pouvoir commencer a se
dialectiser la fonction de représentation de la marionnette.

Si I’on peut parfois étre tant captivés par les marionnettes, c’est tout d’abord parce
gu’elles procedent du champ spéculaire, c’est-a-dire de I'image unifiante du corps.
« La marionnette, comme le précise Colette Duflot, a toujours eu pour mission
ancestrale de donner corps a tout ce qui n'en a pas, ou n'en a plus. Bien avant
d'accéder a sa fonction purement théatrale, elle a été convoquée pour matérialiser
la présence, au cours de cérémonies rituelles, des morts et des Dieux’. »

Dans ce premier temps de la fabrication de la marionnette, toute la réalisation se
déroule dans un face a face silencieux, ou apparait pas a pas le corps d'un
personnage, qui sera le support de I'identification a venir. Dans le temps du jeu, a
I'inverse, la marionnette est nécessairement tournée vers I'autre a qui elle
s’adresse.

« C’est par la voie du regard, dit Lacan en 1975, [...] que le corps prend son poids. »
« L’homme est capté par I'image de son corps. Ce point explique beaucoup de
choses, et d’abord le privilege gu’a pour lui cette image. Son monde, si tant est que
ce mot ait un sens, son Umwelt, ce qu’il y a autour de lui, il le corpo-réifie, il le fait
chose a I'image de son corps10 ». En somme, si ’'homme investit ce qu’il y a autour
de lui, les objets du monde, de son monde, c’'est tout d’abord parce gu’il a investi
préalablement I'image de son corps, narcissiqguement, figurant donc le premier
objet duquel il reste captif (il I'adore, dira Lacan). « Son monde, [...] il le fait chose a
I'image de son corps ». C’'est donc ainsi sur un mode imaginaire, que le monde est
tout d’abord situé, repéré, c’est-a-dire identifié comme, ainsi que le sujet s’est lui-
méme identifié comme objet. Lacan précise que le stade du miroir est a

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 6



comprendre comme une identification, a savoir « une transformation produite chez
le sujet » ; voila I'enjeu.

Ces identifications imaginaires ont donc un impact considérable sur la vie du sujet,
puisqu’elles lui conferent, comme a son monde, une consistance a laquelle il ne
peut qu’étre attaché, et ce d’autant plus passionnément qu’il en ignore et la raison
et I'existence. C'est que cette forme de I'image spéculaire du corps « situe
I'instance du moi, des avant sa détermination sociale, dans une ligne de fiction, a
jamais irréductible pour le seul individu'' », souligne Lacan. Autant dire qu’on
mésestime la prégnance de ce champ spéculaire qui s'impose avec force sur nos
vies.

A sa maniere, Foucault propose a mon sens une remarquable description
phénoménologique de cette aliénation imaginaire, en rendant compte de son
caractere implacable, dans une des deux conférences prononcées a la radio en
1966. Dans celle précisément intitulée « le corps utopique », parlant de son corps
comme lieu, il nous dit : « A ce lieu-la, dés que j'ai les yeux ouverts, je ne peux plus
échapper. [...] je ne peux pas le laisser la ou il est pour m’en aller, moi, ailleurs. [...]
il sera toujours la ou je suis. Il est irréparablement, jamais ailleurs. Mon corps, c’est
le contraire d’une utopie, ce qui n’est jamais sous un autre ciel, il est le lieu absolu,
le petit fragment d’espace avec lequel, au sens strict, je fais corps. » Ainsi,
affirmera-t-il, « Mon corps, topie impitoyable. [...] tous les matins méme présence,
méme blessure », car on ne peut échapper a ce qu’il reconnalt comme « inévitable
image qu’impose le miroir ». Mais, finira-t-il par nous dire, ce corps est « le lieu sans
recours auquel je suis condamné [...] je pense apres tout que c’est contre lui et
comme pour l'effacer qu’on a fait naitre toutes les utopies [...]. L'utopie, c’est un
lieu hors de tous les lieux, mais c’est un lieu ou j'aurai un corps sans corps [...]
utopie d’un corps incorporel*’. » Celui qu’on trouve au pays des fées, des magiciens,
et du théatre de marionnettes, pourrais-je ajouter, ou les identifications imaginaires
trouvent un peu de jeu. Foucault conclut que le corps est finalement « le point zéro
du monde® », le lieu a partir duquel sont nées toutes les utopies, dont une trés
fameuse est I’'ame. Corps utopique donc, topie impitoyable tout aussi bien, le corps
spéculaire auquel nous sommes comme rivés est ce qui nous localise dans I'espace,
et conduit a cette expérience de I'impossibilité a se départir de soi, telle qu’en
témoigne ici Foucault, mais de la parfois également a celle de I'étrangeté d'étre

soi™.

La captation narcissique qu’opere bien souvent la marionnette, nous la constatons

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 7



tres régulierement dans I'atelier. Le visionnage apres-coup des séances de jeu
filmées tout particulierement, amene souvent un grand enthousiasme a voir sa
marionnette animée. De méme, une fois la session d’atelier terminée, le moment
du bilan venu, il est laissé la possibilité a chaque participant de décider du sort de
sa marionnette. Tres rarement, est fait le choix de laisser sa marionnette a I’'hopital,
chacun préférant la ramener chez lui, pour la montrer a ses proches notamment,
pas toujours d’ailleurs avec le succes escompté.

C’est que cet investissement, quand il existe, n’est pas facilement partageable, et
cela doit étre un point d’enseignement pour les soignants. En effet, a notre regard
par exemple, une marionnette peut sembler bien inesthétique, sans intérét,
curieuse, voire parfois méme effrayante. Si un accompagnement pour effectuer des
rectifications doit s’opérer, ce ne peut étre qu’a la demande du patient, et non sur
la sollicitation du soignant !

Nous sommes souvent trés surpris qu’une marionnette ayant pris une forme tout a
fait singuliere coincide avec une forme idéale pour le sujet lui-méme. Ainsi,
dernierement, une participante habituée a I'atelier a tenu a positionner une des
oreilles de sa marionnette clairement derriere la téte, tout en ayant le souci que
formellement toutes les deux soient bien identiques.

Mais cet investissement, a lI'inverse, peut s’avérer parfois tres délicat. Certains
participants méme ne parviendront pour ainsi dire jamais sur la totalité du temps
d'une session a investir cet objet, qui peut au mieux le confronter a beaucoup de
perplexité (comme cela a été présenté lors de I'exposé précédent avec la situation
d’Eric), ou lui étre totalement indifférent (comme ce fut le cas d’un participant qui a
rencontré de grandes difficultés dans la fabrication de sa marionnette, n'a jamais pu
la faire exister derriere le castelet, mais a trouvé une place dans le dispositif en
s’installant derriere la caméra !) Qu’un sujet investisse le dispositif est toujours de
I’ordre du pari. Toutes ces variantes et toutes ces nuances sont tres intéressantes a
observer et trés importantes a prendre en compte pour la direction a suivre avec
chacun.

Mais retenons que la conscience de soi, qui trouve une grande part de son
fondement sur I'image du corps, est en vérité peu interrogée dans notre expérience
vécue, et méme s’'impose le plus souvent comme une évidence existentielle. C'est
justement ce que la souffrance, ou bien les phénomenes de dépersonnalisation ou
de discordance, par exemple, attestés dans la clinique, viennent faire vaciller de
maniere fonciere, ébranlant dans la sidération ou le questionnement les certitudes

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 8



sur lesquelles reposait jusqu’alors ce qu’on pensait étre, ou le sentiment méme de
son identité.

Notre objectif doit-il étre alors de tenter une rectification de cette personnalité
troublée, ou bien d’en prendre enseignement, de ne pas trop s’effrayer, afin de ne
pas céder sur la possibilité d’'une « mise en jeu » de I'identité du sujet ? Entendons
qgu’il ne s’agit nullement ici de rechercher ou entretenir une déstructuration de
I'image du corps, mais de proposer un dispositif a I'intérieur duguel se maintienne
la possibilité du questionnement d'un sujet face a la précarité d’un ancrage
imaginaire !

Un tel attachement a l'illusion de la totalité, aussi narcissisant et normalisant qu’il
puisse étre, est un principe de méconnaissance au regard de |I'étre méme du sujet.
Il'y a de I'hubris dans cette image, une prétention démesurée du sujet a croire
pouvoir étre dans une saisie de lui-méme par lui-méme, directement, sans aucune
médiation. A suivre le mythe de Narcisse, la méconnaissance de cette démesure
n’est pas sans risque, n’offrant aucune issue.

L'atelier marionnette, comme beaucoup de pratiques dites justement « de
meédiation » qui ont cours dans les institutions psychiatriques, mobilise toujours un
peu ce jeu dialectique existant entre le sujet et sa représentation, et ainsi en
favorise, sinon la prise de conscience, du moins sa prise en compte par son usage.
Ainsi, dans notre cadre, est-il imposé pour chague patient qui souhaite participer a
nouveau a une session de |'atelier, de re-fabriquer une marionnette, de répéter
cette expérience de mise en forme.

Mais cette défaillance de I'image a représenter idéalement le sujet transparait
d’elle-méme également au coeur de cette phase, au travers des ratés qui, eux, ne
manquent jamais au rendez-vous. La distance entre soi et la marionnette, ou le
sujet se voit autre gu'il n’est, apparait alors souvent dans la douleur d’un affect de
dépréciation, de honte, de culpabilité, ou encore de déception, ou s’'ouvre la
possibilité d’un appel a I'autre secourable, auquel nous répondons. « Elle est moche
ma marionnette ! » « Je suis nul ! » « Ah non, c’est pas ¢a que je voulais ! » etc.

La série des marionnettes fabriquées, comme ces moments difficiles, révelent que
le fond méme de ce premier temps de |'atelier est I'expérience d’un point
d'impossible a imaginariser, présence d’'un reste, lui toujours non spécularisable,
témoignant de I'existence d’un sujet divisé.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 9



C’est a partir de ce reste inaliénable ou se constitue I'appel a I'’Autre, que vont
pouvoir étre trouvés le langage et la parole comme recours face a cet insituable.

« Marionnette qui es-tu ? », voici comment d’ailleurs un patient, un jour, dans un
face a face avec sa marionnette, est sorti du silence de la phase de fabrication.
C’est a ce point-la que la question de I'identité du personnage prend le relais.

3 - L’identification de la marionnette : question pour un sujet sans identité

A la toute fin du temps de fabrication de la marionnette, se pose donc la question
de « son » identité... Moment charniére, de passage de lI'inanimé a I'animation
derriere le castelet. C'est une phase souvent difficile, puisqu’il s’agit d’inventer ce
personnage, bien évidemment, vous |I'aurez compris, a partir de rien ou presque.

La consigne donnée consiste a insister sur le fait que cette identité ne peut étre
empruntée a un personnage de fiction déja existant, qu’il vienne du monde des
marionnettes, de la littérature, du cinéma, de l'univers de la BD, etc. Elle ne peut
pas davantage correspondre a une personne de la réalité, proche ou non, ni
coincider avec le projet d'un autoportrait. Elle doit juste étre une invention du sujet,
la création a partir de soi, d’'un nouveau personnage que jusqu’alors personne ne
connait.

La marionnette est I'acteur d’un seul réle, et donc, la aussi nécessairement, chaque
participation donnera l|'occasion de reposer la question des identifications, et
ouvrira sur I'invention d’'un nouveau personnage a mettre en jeu. La carte d’identité
de la marionnette correspond aux coordonnées subjectives minimales,
conventionnelles, données a partir de la conscience de soi-méme. Age, sexe,
situation familiale, situation professionnelle, éventuellement histoire de vie... Autant
de coordonnées du lien social qui vont favoriser les interactions entre personnages.
Si un patient souhaite faire de sa marionnette un extra-terrestre par exemple,
comme nous l'avons déja rencontré, nous I'accompagnons a faire I'’expérience de la
difficulté apres-coup pour sa mise en jeu.

Difficile en effet d’entrer en relation avec un « Vénusien » dont la téte est
recouverte de cheveux, laissant comprendre une absence de visage, qui n'a aucune
filiation, aucune origine, pas de parents, et dont le langage ne serait pas alors
articulé dans la parole.

Face a la limite imposée par le cadre, une autre identité a vu le jour, sous les traits

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 10



d’un saltimbanque, vivant de cueillette de fleurs sauvages vendues sur le marché,
fils adoptif d’'un directeur de cirgue et d’une trapéziste.

Difficile également d’entrer en relation avec une adolescente de dix-sept ans,
princesse égyptienne vivant il y a 4000 ans. Cette fois, la contrainte du cadre n’a
pas conduit a une redéfinition de I'identité mais a une invention collective de mise
en scene, qui consistera a devoir boire une potion magique permettant de voyager
dans le temps a chaque fois qu’il devra y avoir rencontre avec les autres
personnages, ceux-la bien ancrés dans le présent.

Une fois I'identité fixée, la marionnette au travers du personnage créé va pouvoir
s’animer, prendre vie en méme temps que la parole dans la relation avec ses
partenaires de jeu. Mais tout d’abord, elle se présente seule face au public pour sa
premiere apparition sur la scene.

Qu’est-ce qui est au fondement de cette identité ? Si la marionnette fabriquée est
un tenant-lieu du corps du sujet, dont nous venons de voir la structure spéculaire,
I'identité inventée quant a elle ne donne pas une consistance a partir du regard,
mais de la voix, puisqu’elle est déclarée. Nous insistons a ce titre beaucoup entre la
phase de fabrication et celle du jeu pour que I'identité du personnage reste secrete.
La marionnette ne prend véritablement vie qu’une fois passée derriere le castelet,
ou elle va s’animer et prendre la parole pour la premiere fois, pour se présenter et
faire ainsi exister son monde, celui du théatre.

C’est avec les mots cette fois (et le mouvement également dans une certaine
mesure), que le sujet va tenter de se présentifier. Cette inscription de la
marionnette dans le champ des rapports signifiants, a partir de quoi elle prend une
signification, lui permet de devenir un personnage articulable a d’autres. Etre un
homme ou une femme par exemple, ne sont pas des données de la nature (male ou
femelle), mais des signifiants sous lesquels il est possible de se loger, et qui
permettent de s’articuler, avec plus ou moins de bonheur !

L’'identité ne se voit pas, elle s’énonce, elle n'est pas facilement repérable sur le
corps de la marionnette. Pour en soutenir « |'ancrage », nous invitons les
participants a I’écrire sur une feuille de papier, gu’ils conservent le temps de la
session. Si I'investissement est parfois difficile dans la phase de fabrication, la aussi
la fixation de cette identité peut s’avérer tres fragile. Or, ici, les conséquences ne
sont pas les mémes ; en cas d’oubli, c’est I'identité elle-méme, soit le personnage
gui risque de disparaitre.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 11



J'entends encore le cri de détresse d’une patiente schizophrene, véritable appel au
secours qui m’était adressé, car elle avait tout oublié ! C'est que la possibilité
d’'attribuer une identité a sa marionnette est en rapport étroit, fait écho, si je puis
dire, avec les identifications, symboliques cette fois, du sujet. La méme patiente a
participé a de nombreuses sessions et pu conférer des identités bien différentes a
ses marionnettes. La premiere fut un maitre-nageur, car, lors de la fabrication, la
téte de la marionnette lui échappant est tombée dans un bol d’'eau, et
« plouf ! », dira-t-elle amusée. Notre surprise a nous, c’est lorsque le personnage
s'est présenté sur scene : « Bonjour, je m’appelle Plouf et je suis maitre-nageur » !
Le second personnage a été un berger, dont le prénom choisi fut Echo, justement
parce que sa propre voix lui revenait de la montagne en écho (miroir sonore).
Aujourd’hui, les personnages inventés sont plus consistants dans leur identité et
s’organisent beaucoup autour de la voix précisément : étudiante en coiffure révant
de devenir chanteuse, ou bien star internationale qui signe des autographes et qui
est aimée et admirée. Quelque chose se précise progressivement comme demande
d’amour, articulée a un idéal. Les ancrages imaginaire et symbolique sont tres
étroitement intriqués, on le déduit ici a partir de la clinique, et c’est un fait de
structure subjective telle qu’elle a été concue par Lacan.

Ces identifications en tant qu’aliénantes, autrement dit permettant de se re-lier,
favorisent le lien social. Notre dispositif de théatre de marionnette, tel que nous y
avons recours, serait-il alors un moyen comme un autre de révéler I'existence de
troubles identificatoires, et ainsi de contribuer a en faire le diagnostic avec une
certaine finesse ? Et, encore une fois, aurait-il également pour vertu de soutenir une
correction de ces troubles, de facon a tendre vers une meilleure adaptation, voire
une normalisation du lien social, si souvent perturbé chez nos patients en
psychiatrie ?

Ou bien est-ce que ce dispositif au coeur méme de I'univers médical de la
psychiatrie offre I'alternative, pour les patients qui s’y engagent, d'un véritable
« accueil psychanalytique », ainsi qu’a pu s’exprimer tres récemment Colette Soler.
Autrement dit « une offre contre le refoulement®», précise-t-elle. Un accueil qui
n'est pas contre la tendance normalisante de la psychiatrie d’aujourd’hui, pas une
opposition ni une révolte donc, mais pas non plus une adhésion. Un accueil qui
favorise un lien « thérapeutique » averti, dirais-je, par I'expérience de la
psychanalyse, et qui en tire enseignement. Un lien qui ne répond pas a la demande
d’amour, sans pour autant rejeter, exclure ou étre indifférent. Autrement dit, un lien
gui ne répond pas au besoin des identifications aliénantes, tout en reconnaissant

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ? | 12



I"utilité !

Si ce dispositif des marionnettes favorise un tel accueil, est-ce a dire que, sans
correspondre au dispositif de la cure type, il en est une variante ou disons un
aménagement, un certain agencement ? Et si cet accueil analytique est une offre
contre le refoulement, visant donc le sujet de I'inconscient, est-ce a dire que ce
dispositif ne pourrait prétendre a des effets qu’au regard de sujets névrotiques,
excluant tout intérét pour les psychoses, autrement que utopique ? Voila ce qui va
devoir faire I'objet de ma conclusion.

4 - L’identité, une quéte pour tout sujet

La fabrication d’'une marionnette, la création d’un personnage et sa mise en jeu
avec d’autres fait écho a ce qui est a I'ceuvre chez tout sujet, comme tentatives
pour se donner un peu de consistance et de sens a partir desquels se repérer.
Tentatives qui, malgré les satisfactions narcissiques obtenues, restent vaines car
marquées du sceau de leur échec, inscrivant ainsi une logique de répétition, et au
mieux un questionnement sur son identité, lorsqu’elle fait énigme.

C’'est que, comme nous l'avons vu, ce qui est au fondement du recours a la
marionnette est la mobilisation des identifications imaginaires et symboliques du
sujet, dont la caractéristique est de s’efforcer a dire ce gu'il est, sans jamais y
parvenir totalement. Colette Soler, a partir de Lacan, nous dit que « dénoncer » ces
identifications, c’'est-a-dire « mettre en évidence leur échec au fur et a mesure de
leur repérage, soit leur impuissance a saturer la question du que suis-je ? est la
tache qui peut étre assignée a la psychanalysel6 ». Une tache donc de
désidentification, pour ainsi dire, ou mieux, de mise a nu du sujet.

Mais si ces identifications ne peuvent qu’échouer, quelle peut bien étre leur utilité ?
Eh bien, précisément a donner de I'étoffe a ce qui n'en a pas, a habiller le sujet.
L’habit toutefois ne fait pas le moine (le Moi n'est pas le sujet), mais malgré tout il
ouvre les portes du monastere (on peut s'y méprendre et ca facilite les relations
sociales).

En somme, si ces identifications signifient le sujet, en sont des représentantes, elles
ne parviennent pas a dire pour autant ce qu’il est en vérité, puisqu’elles ne peuvent
s’y substituer autrement que dans cette fonction de délégation. Le sujet reste donc
quant a lui toujours en retrait vis a vis des identifications, soit un non identifié, un
exilé de I'identité.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 13



C’est sa structure méme, telle que Lacan en a proposé la saisie, qui en rend raison
dans une logique de subversion par rapport a son acception commune, en en
faisant un effet du langage (sur I'organisme vivant). C'est bien connu comme Lacan
en rappelle la formulation a la premiere séance de La logique du fantasme : « il n'y
a de sujet que par un signifiant et pour un autre signifiant ». Et de préciser, le
signifiant, « en tant qu’il tient lieu du sujet, ne fonctionne que pour un autre
signifiant. L'Urverdrangung ou refoulement originaire c’est ceci : ce qu’un signifiant
représente pour un autre signifiant. [...] Si nous appelons cela Urverdrdangung, ca
veut dire que nous admettons [...] qu’un sujet émerge a |I'’état de sujet barré,
comme quelque chose qui vient d’un lieu ou il est supposé inscrit, dans un autre
lieu ou il va s’inscrire & nouveau'’. » Et cela, pourrais-je ajouter, pour tout sujet.

Le sujet n’est pas purement de l'ordre signifiant ; il est bien une production du
langage comme effet de manque sur le vivant de l'organisme, qui de fait se
transforme et s’en trouve dénaturé. Ainsi, « En méme temps qu’il se fait
représenter par la chaine de sa demande, le sujet fait son entrée dans le réel,
insiste Colette Soler, comme poussée libidinale, exigence dont toute la question est
de savoir ce qu’elle est, car en tant que représentée elle reste indéterminée’®. »
C’est notre condition d’étre parlant.

L’étre du sujet reste donc indéterminé et aucune identification ne peut résoudre son
énigme, et ce quelle que soit la structure clinique. La fonction des identifications est
bien plutdt de boucher le trou, de « I’habiller sans parvenir a faire le moine®® ».

A partir d'un commentaire tres éclairant du graphe du désir, Colette Soler met en
question les liens entre les identifications et le Phallus®, ainsi que I'indépendance
de celui-ci vis-a-vis de la fonction paternelle. Je ne rentrerai pas ici dans les détails
de cette argumentation technique, mais souligne simplement I'importance du
guestionnement soulevé, ne serait-ce que vis -a -vis de la thématique de ces deux

journées.

« L'enjeu de la question n’est pas mince », nous avertit-elle, « car c’est celui de la
conception méme de la psychose ». En effet, « au départ elle a été toute entiere
pensée » comme « absence de I'opération de phallicisation du manque qui passait
par le Pere, a partir de quoi on a continué a répéter : pas de signification phallique
dans la psychose pour cause de forclusion du nom-du-pere, donc pas de castration
et... pas de désir. La, tout est a refaire’’ », affirme-t-elle ! C'est peut-é&tre a ce prix
que le dispositif freudien aura des chances d’étre moins excluant a I'endroit de la
psychose et notamment de la schizophrénie.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 14



L'usage que nous faisons du théatre de marionnettes ne releve pas (dans son
maniement du transfert, dans son cadre collectif, sa technique, etc.) strictement de
ce dispositif freudien, et n’en constitue pas méme une variante. Il en est un
aménagement, et a ce titre procede de son éthique, dont il démontre |'efficace.

Ainsi, dans I'argument de ce stage, il était d’emblée pointé I'insaisissable de la
schizophrénie, souvent située, rappelle-t-on, par la négative, comme ce qui n’est
pas la paranoia. Est-ce a dire qu’au regard de la paranoia, la schizophrénie serait un
non-lieu ou plus justement, pour reprendre le terme de Foucault, une hétérotopie ?
Inversement, la paranoia semble quant a elle beaucoup plus facile a situer.
Comment le comprendre ?

C’est qu’il n'y a pas besoin d’étre psychotique pour étre paranoiaque, la paranoia
est de I'ordre du commun. Lacan, en 1976, dit méme que « c’est un état normal. Il
n'y a rien de plus normal que d’étre paranoiaque” », précise-t-il !

L’histoire et notre actualité nationale et internationale le démontrent en ce moment
presque chaque jour... Il n’est en effet pas tres difficile de suivre une théorie du
complot. La paranoia, ca peut passionner les foules !

En revanche, il est beaucoup moins probable d’adhérer a un délire paranoide. La
schizophrénie ne fait pas facilement lien social. Peut-étre méme dans une certaine
mesure vient-elle dénoncer, et non sans ironie’?, la vanité de toute tentative pour
situer, localiser, le sujet. En cela, la rencontre avec le sujet schizophrene peut étre
fort déroutante, voire odieuse et obscene. Le recours a la peinture de Jérdme Bosch
utilisée comme fond pour I'affiche de ces deux jours le démontre pour une part.

C’est que la clinique de la schizophrénie dénude parfois brutalement la structure
subjective®® que nous avons en partage. Mais ne pas reculer, c’est-a-dire prendre
enseignement de cette étrangeté souvent déconcertante qui résonne en nous, est
probablement la aussi le prix a payer pour limiter les effets de ségrégation a son
endroit. C'est ce a quoi prétend et contribue pour une part, il me semble, notre
atelier marionnettes mené au sein de I'institution psychiatrique d’aujourd’hui.

1% LACAN J., « Ouverture de la section clinique », Ornicar ?, n° 9, 1977, p.7-14.

2Y OURY J., « Analyse structurale et métapsychologie », Psychoanalytische

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 15



Perspectieven, 27, 1-2, Gand, 2009, p.153-173.

3 DEOTTO F., « Sur les lieux de I"'utopie - D’un nom propre a un nom commun », A
contrario, 2022/1, n° 33, BSN Press.

4" Pour plus de précisions concernant la définition du terme utopie et sa mise en
question, on peut se reporter a ROUVILLOIS F. : L’utopie, Paris, Flammarion, 1998.

5YFLEURY R., SERMON J., Marionnettes et pouvoir : censure, propagandes et
résistances, Montpellier, Deuxieme époque, 2019.

6" FOUCAULT M., Le corps utopique, les hétérotopies, Nouvelles éditions lignes, 2009.

7" LACAN ., « Ouverture de la section clinique », Ornicar ?, n° 9, 1977, p.7-14.

8[] LEVER M., Le sceptre et la marotte, histoire des fous de cour, Paris, Fayard,
1983, p.54.

9" DUFLOT C., Des marionnettes pour le dire, entre jeu et thérapie, Marseille, Hommes et
perspectives, 1992, p.31.

10 LACAN J., La conférence de Genéve « Le symptéme », Le Bloc-notes de la
psychanalyse, 1985, n° 5, p.5-23.

11[] LACAN J., « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je », Ecrits,
Paris, Seuil, 1966, p.94.

12" FOUCAULT M., « Le corps utopique », Nouvelles éditions lignes, 2009, p.9-10.

13%Ibid., p.18.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 16



14" SOLER C., Vers I'identité, Collége clinique de Paris 2014-2015, Paris, Editions du
Champ lacanien, 2015, p.10.

15" SOLER C., « La psychanalyse, un accueil », intervention a la journée de
I’Association des centres d’accueil psychanalytique du Champ lacanien (ACAP-CL)
consacrée a I'’Accueil psychanalytique, le 29 mars 2025.

16" SOLER C., ibid., p.34.

17" LACAN ]., Le Séminaire Livre XIV, Logique du fantasme, [1966-19671,
Staferla.free.fr, p.9.

18" Ibid., p.31.

19Y /bid., p.34.

20" SOLER C., ibid., p.48-49. Pour le dire succinctement, Colette Soler s’interroge
sur |'apparente absence du Phallus dans le graphe du désir. Avec Lacan, elle en
retrouvera la présence opérante comme voilée. En tant que signifiant, c’est au lieu
de I’Autre qu’on serait a méme de le rencontrer. Mais n'y opérant qgue comme voilé,
désignant tous les effets du signifiant sur le vivant-organique, effets de manque, il
ne peut se reconnaitre dans ce lieu gue comme désir de |I'Autre, comme énigme.
Ainsi, précise-t-elle « a défaut de savoir de ce que vise le désir, I'objet qu’il cible, on
convoque les identifications » imaginaires et symboliques. Ce « sont elles qui ont
une fonction de voile », comme voile du manque de I’Autre et qui ainsi se font
« propices a satisfaire la demande d’amour ».

21" SOLER C., ibid., p.55. Par ailleurs, notons que C. Soler revient ici de maniére
radicale sur la position gu’elle soutenait en 1999 dans son article « Le dit
schizophrene », publié dans L’inconscient a ciel ouvert de la psychose, Toulouse,
PUM, 2008, p.123.

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 17



22" LACAN J., « De James Joyce comme symptdme », conférence du 24 janvier 1976
au Centre Universitaire Méditerranéen de Nice, Le croquant, n ° 28, novembre
2000.

23" LACAN |., « Réponses a des étudiants en philosophie », Autres écrits, Paris,
Seuil, 2001, p.209. « Quand vous aurez la pratique du schizophrene, vous saurez
I'ironie qui I'arme, portant a la racine de toute relation sociale ».

24" Ainsi que peut en témoigner I'ceuvre d’Antonin Artaud, par exemple la lettre du
29.01.1924 adressée a ). Riviere, dans I’'Ombilic des limbes, Paris, Gallimard, 1954,
ou bien encore le poeme « Dix ans que le langage est parti », dans Antonin Artaud
CEuvres, Paris, Gallimard, 2004, p.1512.

Partagez cet article
Facebook

©

Google

&

Twitter
o]
I
Linkedin

st

Print

La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’'une utopie ? | 18


https://www.facebook.com/sharer.php?t=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/
https://twitter.com/intent/tweet?text=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=La marionnette en psychiatrie adulte : fabrication d’une utopie ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-marionnette-en-psychiatrie-adulte-fabrication-dune-utopie/

