
…La langue policée…et l’autre | 1

…LA LANGUE POLICÉE…ET L’AUTRE
Auteur : Rosa Guitart-Pont
Date de parution : 8 octobre 2018

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-langue-policee-et-lautre/

Référence :
Rosa Guitart-Pont, …La langue policée…et l’autre, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne],
publié le 8 octobre 2018. Consulté le 1 février 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-langue-policee-et-lautre/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



…La langue policée…et l’autre | 2

…La langue policée…et l’autre
Texte prononcé dans le cadre du séminaire collectif, Le pouvoir de la langue : inconscient,

politique, corps, à Rennes, le 1 février 2018

 

La langue que j’appelle policée est celle de la polis, celle qu’on parle entre citoyens.
Cette langue a une logique et une politique, en tant qu‘elle instaure une série de
règles et de normes communes permettant le lien social. Or qui dit politique, dit
ordre et pouvoir, lesquels nécessitent une force répressive  pour se maintenir. Ainsi,
de même qu’il il y a une police qui veille au respect de l’ordre établi par le pouvoir
de la cité il y a une police qui veille au respect des règles de la langue commune,
ainsi qu’aux normes sociales   auxquelles cette langue doit obéir. Autant dire que la
langue policée ne va pas sans une certaine répression et que sa politique est en 
lien avec celle du pouvoir de la polis,   toutes les deux relevant  de la politique du
discours du maître.

 

Pour interroger ce lien, je vais prendre comme exemple la Révolution de 1789, à
laquelle on doit la devise française : « Liberté, Égalité, Fraternité ». Cette devise
républicaine symbolisait une nouvelle idéologie  qui mettait fin aux privilèges
monarchiques et ecclésiastiques de l’Ancien Régime. Or pour les révolutionnaires, 
cette nouvelle idéologie devait être transmise par une seule et unique langue : le
français. C’est ainsi que Bertrand Barère,  juriste et allié de Robespierre,
proclamait : « Citoyens, la langue d’un peuple libre doit être une et la même pour
tous ». Ce qui impliquait que les langues régionales (les patois) devaient être
interdites car elles étaient considérées comme un obstacle à la diffusion des idées  
révolutionnaires.  De même, en 1793, l’abbé Grégoire,  autre figure emblématique
de la révolution, déclarait devant le Comité de l’instruction publique : « Il est plus
important qu’on ne pense en politique d’extirper cette diversité d’idiomes grossiers,
qui prolongent l’enfance de la raison et la vieillesse des préjugés». Ainsi donc, les
langues régionales, non seulement étaient censées  transmettre des préjugés, voire
des superstitions, selon Barère, mais en plus elles étaient grossières.

Ceux qui  voulaient les éliminer au profit du français, critiquaient en effet leur ton
sifflant, guttural, qui laissait entendre les bruits du corps.  Proches de la nature, ces

https://fr.wikipedia.org/wiki/1793
https://fr.wikipedia.org/wiki/Henri_Grégoire


…La langue policée…et l’autre | 3

langues régionales étaient taxées de primitives. On critiquait  la pauvreté de leurs  
règles et la richesse de  leurs métaphores et allégories voluptueuses, voire
obscènes. On voit donc, qu’en interdisant les patois et en imposant la langue
française, ce que ce nouveau pouvoir politique voulait imposer était, non seulement
une idéologie qui instaurait des nouveaux droits, mais également un discours qui,
au nom de la règle et la raison, réprimait  l’obscénité des pulsions dont dérivent les
passions.

Or l’obscénité du patois n’est pas sans nous rappeler ce que Lacan appelle
lalangue. Cette langue maternelle que l’enfant reçoit avec les premiers soins
corporels. Cette langue, faite de mots communs, mais avec des tonalités et des
émotions particulières, qui civilisera le corps de l’enfant en y inscrivant des
signifiants qui auront comme effet d’en érogénéiser certains zones. Il ne faut pas
pour autant   assimiler le patois à lalangue.  Le patois est commun à une
collectivité, alors que lalangue  est toujours singulière à un sujet, en tant qu’elle est
définie comme le lieu de l’inconscient.  Mais il est également certain que  lalangue,
singulière par définition,  n’est jamais tout à fait indépendante de la langue de la
collectivité. Lalangue, dit Lacan dans La Troisième : « est le dépôt,  l’alluvion, la
pétrification qui s’en marque du maniement par un groupe de son expérience
inconsciente». Ceci, loin d’impliquer  qu’il y ait un inconscient collectif, indique que
l’inconscient est l’effet de la parole et du discours sur le corps substance. Ainsi
chaque société privilégie un certain nombre   d’expressions communes qui
concernent le corps : « tu es la prunelle de mes yeux », « tu es à croquer »  etc.

On pourrait dire que ces expressions sont celles qui ont échappé à la répression de
la langue policée. Or tout  discours social, quelle que soit son idéologie, est répressif
puisqu’il régule la jouissance particulière du sujet, au nom d’un certain nombre de
règles et de normes communes. On apprend ainsi à l’enfant à bien manger, à être
propre, à bien se tenir, à bien parler etc.  Autrement dit, on lui apprend  à maîtriser
son corps, en même temps qu’à maîtriser la langue commune. Celle-ci, joue du
coup le rôle de l’agent de police, en arrêtant  à la frontière  lalangue singulière.
Mais ce n’est pas parce que cette langue « ob-scène » n’a plus le droit de cité,
qu’elle s’efface. Elle parle, dès lors, dans cette        « autre scène » qu’est
l’inconscient.

Le corps est  « joui-sens »

Ce qu’on appelle le corps civilisé c’est un corps qui a assimilé les relations
symboliques et imaginaires. L’enfant commence ainsi par s’identifier à son image



…La langue policée…et l’autre | 4

spéculaire, mais ce corps qu’il investit narcissiquement, et qui constitue son
premier ego, ne se réduit pas à cette image. Il est en outre libidinalisé par le
symbolique (le langage). C’est en effet le dire de l’Autre qui détermine l’ordre des
pulsions. Et  de ce nouage entre Symbolique et Imaginaire surgit le sens  qu’on
donne à son corps. Le corps-égo est donc indissociable du sens. Chacun en jouit et
cela donne la joui-sens.

On jouit de son corps-ego, en le mettant en valeur avec des vêtements à la mode,
avec du maquillage, des tatouages, des piercings. On le muscle, ou on le fait rentrer
en compétition, en faisant du sport. On lui fait faire  certains gestes qui ont un  
sens commun, puisqu’on les partage avec d’autres : serrer la main, embrasser pour
dire bonjour ou au-revoir etc. C’est cette joui-sens qui est également en jeu dans les
blagues et les mots d’esprit, lesquels provoquent un rire commun. Or, nombre de
ces blagues et mots d’esprit se réfèrent au corps pulsionnel, soit directement, soit
en faisant jouer l’équivoque. Autant dire, que la joui-sens qu’on partage est la
jouissance pulsionnelle, celle qui est souvent refoulée et qui fait retour, tout aussi
souvent. On peut dès lors conclure, qu’en faisant jouer l’équivoque, les blagues et
les mots d’esprit témoignent du bilinguïsme du sujet : celui de la langue policée…
et l’autre, celle de « l’autre scène ».

Ce que l’on peut par ailleurs souligner c’est que toutes ces expressions communes
qui concernent le corps, laissent entendre  l’ambiguïté du sujet vis à vis des
pulsions. Ainsi on peut entendre un côté positif de la pulsion orale: « tu es a
croquer », et un côté négatif : « tu me gaves », « tu me bouffes » voire « tu
m’empoisonnes. » De même, on peut entendre le côté positif de la pulsion
scopique : « tu es éblouissant » et le côté négatif dans le regard dont on se sent
jugé ou dans «  le mauvais œil qui peut nous jeter un mauvais sort ».  C’est ce côté
négatif que laissent également entendre les gros mots, les jurons et les insultes : 
« t’es soûlant » , « t’es chiant », « t’es con » … Si tout le monde les comprend c’est
parce qu’il ont un sens commun. Mais, en fait est-ce qu’on les comprend si bien que
ça ? Pour quoi par exemple traiter de con quelqu’un qu’on trouve idiot ? Pourquoi
en effet assimiler cette partie intime de la femme à ce qui est   idiot?

Lacan interroge ce terme dans L’envers de la psychanalyse : « Pour quoi [dit-il] on
qualifie de temps en temps quelqu’un de con ?  Est-ce si dévalorisant ? [… ]  quand
on dit que  quelqu’un est con, cela veut  plutôt dire qu’il est un pas-si-con. Ce qui
déprime c’est qu’on ne sait pas très bien en quoi il a affaire à la jouissance. Et c’est
pour cette raison qu’on l’appelle comme ça[1] ». On pourrait ajouter que si on ne
sait pas très bien en quoi il a affaire à la jouissance, c’est parce que celle-ci est



…La langue policée…et l’autre | 5

idiote, au sens  étymologique du terme, c’est à dire au sens d’une jouissance
particulière. Ceci implique qu’on a beau partager la joui-sens pulsionnelle, au sens
d’en être tous affectés et de lui donner une certaine signification commune, cette
jouissance comporte toujours une particularité   qui ne fait pas rapport avec les
autres.

Toujours dan L’envers de la psychanalyse , Lacan ajoute : « [l’inconscient] s’impose
de ceci […] qu’il ne déconne pas ; si con qu’il soit ce discours de l’inconscient, il
répond à quelque chose qui tient à l’institution du maître lui même ». Dit
autrement,  l’inconscient témoigne du fait que le corps socialisé par le discours du
maître a ses limites. C’est ce que nous montre le lapsus par exemple. Son
équivoque, loin de convoquer le sens commun, y objecte. Il ne convoque que le
sens singulier du locuteur. Il en va de même pour l’acte manqué ou le rêve dont le
sens, toujours singulier, ne peut être interprété qu’à travers les associations du
rêveur ou du locuteur.

Pour Freud, le rêve était la voie royale de l’inconscient. Lacan rétorque que le sens
du rêve peut masquer le réel. Or, c’est de cet inconscient réel dont il est toujours
question en dernière analyse. Lacan souligne également que le lapsus, plus que le
rêve, pointe l’inconscient réel. C’est pourquoi le lapsus est plus proche du
symptôme, que Lacan écrit entre le réel et le symbolique dans le nœud borroméen.
Or, l’inconscient-réel ne représente pas le sujet, mais son mode de jouissance
singulière. Et c’est en quoi le symptôme a une portée politique. Il objecte en effet à
la jouissance collectivisée  par le discours du maître. C’est comme ça qu’on peut
entendre l’aphorisme de Lacan : « l’inconscient c’est la politique ». Mais on peut
également l’entendre dans le sens que l’inconscient est la politique qui  oriente les
choix du sujet, à son insu, et notamment ses choix sexuels.

Quelle est dès lors la politique de l’analyste ?

Elle est l’envers de celle du discours du maître. Pour l’illustrer je vais reprendre les
trois notions de la devise française : Liberté, Égalité, Fraternité,  en interrogeant le
sens que le discours du maître  et le discours analytique peuvent leur donner.

Selon la déclaration des droits de l’homme et du citoyen de 1789, la Liberté
implique que les citoyens ne sont plus assujettis aux maîtres de l’Ancien régime.
Mais, comme on a vu, la liberté du maître révolutionnaire implique également la
volonté de privilégier la raison, au détriment de la jouissance pulsionnelle dont
dérivent les passions.



…La langue policée…et l’autre | 6

L’Égalité  implique que tous les citoyens sont égaux devant le droit.  Mais cette
Égalité implique aussi une uniformisation et notamment celle de la langue. Cette
uniformisation ayant comme objectif de barrer la route, non seulement à ce qui
s’oppose à la nouvelle idéologie,  mais également à l’obscénité de lalangue du
corps. Autrement dit, la liberté et l’égalité républicaines ne vont pas sans la
répression de ce qu’il y a de plus singulier chez le sujet.

Quant a la Fraternité, elle fait référence à une obligation morale, plutôt qu’au droit.
Elle implique ainsi une empathie et une solidarité, qui renforce les deux autres
notions : tous frères solidaires pour défendre la liberté et l’égalité.

L’analyste n’est évidemment pas l’ennemi de la république, mais si sa politique est
l’envers de celle du discours du maître, c’est par ce qu’elle prend en compte cette
singularité du sujet dont le discours du maitre ne veut rien savoir. Alors, quelle est
la position de la psychanalyse vis à vis de ces  trois notions ?

Égalité

Loin de proposer une uniformisation de la jouissance et de la langue, la
psychanalyse propose de prendre en compte la jouissance de lalangue singulière à
chacun. Celle qui poinçonne la différence absolue car elle ne porte  la trace d’aucun
assujettissement au discours du maître. Or, s’il est important de la reconnaître c’est
parce que, tant qu’elle ne l’est pas,  elle apparaît « en souffrance » dans le
symptôme. De même toutes les questions qui angoissent le sujet, telles que « je ne
sais pas ce que je veux » ou « je ne sais pas qui je suis vraiment » témoignent de
cette non-reconnaissance.

Mais, si la politique de l’analyste vise à reconnaître cette jouissance singulière, cela
n’implique pas pour autant, qu’à l’inverse de la politique du maître, elle privilégie la
passion au détriment de la raison. La passion se nourrit, certes, de la jouissance
pulsionnelle, mais elle est également associée à la violence des sentiments et aux
actes irraisonnés que cette violence peut provoquer. Or, s’il est vrai que  la passion 
peut virer au drame -comme en témoignent  les  crimes passionnels, par exemple-
ce n’est pas à cause de la jouissance pulsionnelle qui y est en jeu, mais à cause de
la relation du sujet à la pulsion. Cette relation est comme on a vu ambiguë, voire
dangereuse.  Le danger venant de ce que la pulsion résulte de l’aliénation à la
demande de l’Autre. Néanmoins, la jouissance pulsionnelle est également une
jouissance éprouvée dans le corps propre, et en ceci elle ne doit rien à l’Autre. Ceci
veut dire par exemple : que le sujet-infans peut s’investir  dans l’oralité ou l’analité,



…La langue policée…et l’autre | 7

en   mangeant bien  ou en étant propre pour répondre à la demande maternelle, 
mais la jouissance qui orientera son désir est celle qu’il aura éprouvée dans son
corps, lors d’une rencontre avec quelque chose de vu ou d’entendu et qui dès lors
fera fixion, voire répétition. Et cette jouissance ne doit rien à la demande de l’Autre.

Or, le problème du névrosé dit Lacan, c’est qu’il réduit son désir à   la demande de
l’Autre. Le résultat c’est que  lorsqu’on désire être l’objet qui comble la demande de
l’Autre, son « objet à croquer », par exemple, l’Autre ne peut apparaître que comme
dangereusement dévorant. On peut ainsi dire que si une passion peut devenir
dévorante, ce n’est pas à cause de la pulsion orale qui y est en jeu, mais à cause de
l’aliénation du sujet à la demande de l’Autre. Par ailleurs, la violence envers autrui,
la haine jalouse, ou le sentiment d’impuissance dont s’accompagnent souvent les
passions, ne font que témoigner du fait que cette demande est, non seulement
aliénante, mais impossible à satisfaire totalement.

Le danger de cette aliénation et la violence ou l’impuissance  dont elle
s’accompagne ne cessent  que lorsque le sujet reconnaît ce que la Loi du Nom-du-
Père a comme fonction de signifier, à savoir : la castration symbolique, laquelle
résulte de l’entrée du sujet dans le langage. Autrement dit, ce que la Loi du Nom-
du-Père signifie, au delà de l’interdiction d’être tout pour la mère, c’est
l’impossibilité pour le sujet d’être un tout, du fait que le langage est impuissant à le
représenter totalement. Ainsi la seule égalité que la psychanalyse amène à
reconnaître c’est : tous égaux devant la loi de la castration symbolique.

Fraternité

On trouve plusieurs occurrences de la fraternité, chez Lacan. Dans le Séminaire
XIX , il dit : « Nous sommes frères de notre patient en tant que, comme lui, nous
sommes les fils du discours[2] ». On peut ajouter : nous sommes tous fils  d’un
discours qui comporte l’effet de  la castration symbolique.  La fraternité rime ici
avec l’égalité.

Une autre  occurrence se trouve dans L’envers de la psychanalyse, où Lacan
avance : « quand je fais allusion à leur impuissance [à celle des analystes]  qui est
donc la mienne, cela veut dire qu’à ce niveau on est tous frères, et qu’on n’a qu’à
se dépêtrer comme on peut[3]». On sait que Lacan a pris soin de différencier
l’impuissance de l’impossible  et il a indiqué que l’expérience analytique amène le
sujet à passer du sentiment d’impuissance à l’acceptation de l’impossible. La
fraternité indique ici, la difficulté que nous avons tous à assumer la castration,



…La langue policée…et l’autre | 8

impossible à éviter. Or, lorsque on ne l’accepte pas, cela ne peut se  traduire que
par un sentiment d’impuissance, voire par une impuissance sexuelle.

C’est également dans L’envers de la psychanalyse  que Lacan avance :  « L’origine
de la fraternité c’est la ségrégation dans la société […] Aucune autre fraternité ne
se conçoit même, n’a le moindre fondement scientifique, si ce n’est que parce
qu’on est isolé ensemble, isolé du reste[4] ». On peut associer cette ségrégation à
ce que  Lacan a souvent avancé, à savoir  que dans l’inconscient « Y a de l’Un tout
seul ». Dit autrement, si l’inconscient n’écrit  que les signifiants de l’Un de la
jouissance phallique,  -tombée sous le coup de la castration- et fusionnée avec les
objets pulsionnels, il n’écrit rien sur la jouissance de l’Autre. On peut dès lors
conclure que c’est à cause de la jouissance de l’Un tout seul – qui ne fait pas
rapport avec l’autre sexuel- que  nous sommes tous frères, isolés ensemble.

Une autre occurrence se trouve dans  L’agressivité en analyse.  C’est avec une 
« fraternité discrète », dit Lacan, que l’analyste doit recevoir la « victime
émouvante » qu’est « l’homme  affranchi  de la société moderne   voué  à la plus
formidable galère sociale[5] ». Cette fraternité discrète, plus qu’évoquer une
empathie, évoque « l’impassibilité[6] » dont il parle quelques pages plus haut, ou
encore la neutralité bienveillante dont il parle ailleurs. On pourrait ajouter
bienveillante, mais pas complaisante. Or c’est bien cette complaisance empathique
que l’analysant sollicite quand il espère que l’analyste le comprenne, voire le
plaigne de ses malheurs.  Ces malheurs étant dus, au moins en partie, à la
difficulté  d’assumer la castration. Lacan ajoute que l’analysant attend de l’analyste
qu’il prenne sur lui le mal qui pèse sur ses épaules, en même temps qu’il ne le croit
pas digne de le porter tel qu’il le voit, « repus rassis et confortable ». L’ambiguïté de
sa demande indique donc les inconvénients qu’il y aurait à être trop complaisant et
la réaction thérapeutique négative que cela pourrait provoquer car au fond,
poursuit Lacan, le sujet ne peut accepter l’idée d’être libéré par un autre que par soi
même. Ce qui s’accorde très bien avec ce qu’il dit un peu avant : « seuls les saints
sont  assez détachés de la plus profonde des passions communes pour éviter les
contrecoups agressifs de la charité[7] ». A l’inverse de la charité, qui implique faire
le bien d’autrui, la fraternité discrète laisse entendre qu’on ne peut
qu’accompagner l’analysant dans la recherche de sa solution singulière face à  la
castration symbolique  qui, elle, est universelle.

Liberté

Lacan a souvent ironisé sur ceux qui brandissent la liberté,  en l’assimilant à la



…La langue policée…et l’autre | 9

maitrise. Il s’est également différencié de ceux qui, comme Michel Foucault,
revendiquent le libre choix des plaisirs comme principe d’auto-fabrication du sexe.
Mais ce n’est pas pour autant que Lacan se range du côté des déterministes. Dès le
début il  s’est en effet  opposé à une conception de la maladie mentale comme effet
d’un disfonctionnement de l’organisme. De même ses formules sur la sexuation
attestent que ce n’est pas l’anatomie qui détermine le sexe.

Lacan évoque alors la liberté, en disant : « Entre le côté homme et le côte femme ils
ont le choix les sujets ». Ou encore « ils s’autorisent d’eux mêmes les êtres
sexués ». Or, ce choix n’est pas celui du sujet de la conscience, ni celui du « moi »,
qui lui, est fait de semblants. Lacan se différencie donc également des  tenants de
la « théorie du genre », pour qui le sexe est déterminé par les semblants sociaux.
Ce que Lacan  signifie à travers ses formules c’est que la jouissance des êtres
sexués (ce « Y a de l’Un ») ne s’autorise pas de l’Autre. Mais ce n’est pas pour
autant que le sujet  choisit sa jouissance, c’est plutôt la jouissance qui choisit le
sujet. Ce qu’en revanche le sujet peut choisir c’est, soit de faire avec son mode de
jouissance, soit au contraire s’en défendre. Freud disait déjà que le sujet choisit sa
névrose de défense.

Quant au choix du partenaire  sexuel, il est pour une part inconscient. Ce qui
implique que le sujet choisit son partenaire en fonction de l’objet a de son
fantasme. On peut ainsi choisir  un partenaire oral (un beau parleur, ou quelqu’un
qui nous saoule), un partenaire scopique (quelqu’un qui  nous éblouit, ou quelqu’un
dont le regard surmoïque nous inhibe), un partenaire  chiant ou oblatif etc. Colette
Soler fait néanmoins remarquer  que l’objet a du  fantasme ne suffit pas à expliquer
le choix du partenaire[8]. Il y a en plus, dit-elle, la rencontre entre deux obscénités
de lalangue. Or, celle-ci ne concerne pas seulement les pulsions, mais toutes les
coalescences du verbe et du corps comme substance jouissante. Cette rencontre
entre deux lalangues permettrait donc de mieux expliquer les amours discordants,
ceux dont on dit « mais ces deux là ne vont pas du tout bien ensemble ». Cette
discordance se laisse également entendre, du fait que si le choix du partenaire est
pour une part inconscient, il répond, pour une autre  part,  aux idéaux de l’époque.
Cela peut se  traduire, entre autres, par le fait qu’un sujet  peut choisir un ou une
partenaire prestigieux qu’il est fier de présenter à ses amis ou à sa famille, mais  
qu’en aucun cas il ne leur présentera le ou les partenaires qui lui font le plus d’effet
au lit.

Lacan se réfère  également à la liberté, lorsqu’il évoque « l’option éthique du sujet »
ou encore « l’obscure décision de l’être ». Celles-ci sont déjà opérantes dans le



…La langue policée…et l’autre | 10

choix des névroses de défense, mais également dans la folie, dit Lacan.  Et, c’est
d’elles aussi que dépend la fin de l’analyse. Le sujet   peut en effet   choisir de
rester  maître de soi  et de ne rien vouloir savoir de son inconscient réel qui, lui,
échappe à la maitrise ; ou au contraire il peut passer outre son « horreur de
savoir ». Or, de quoi témoigne le refoulement sinon de l’horreur de savoir ? Horreur
du savoir de la castration et horreur  de savoir qu’il n’y a pas de rapport sexuel.
C’est pourquoi « le passer outre » ne se fait jamais sans souffrance. Mais là aussi,  
plus que d’une décision du sujet de la conscience, il s’agit de cette « obscure
décision de l’être ». C’est elle qui permet de s’identifier à la jouissance singulière
que le symptôme met en scène. Non seulement de s’y identifier, en acceptant que
c’est elle qui répond à la question « que suis, je ? » mais de s’en satisfaire, au
double sens du terme.

S’en satisfaire, loin d’impliquer un savoir et une maîtrise sur la jouissance, signifie
que le sujet sait y faire. L’artiste  illustre ce « savoir y faire » de façon exemplaire et
c’est pourquoi Lacan  dit que l’analyste doit en prendre de la graine. Mais si
l’analyse vise à reconnaître la jouissance singulière du sujet, cela n’implique pas
pour autant qu’elle est au service de l’individualisme, au détriment du collectif. La
politique de l’analyste vise en effet le nouage de cette jouissance de « l’Un tout
seul » dans un lien social, via le Un-dire borroméen. Néanmoins, la possibilité de ce
nouage dépend, en dernier lieu, de la responsabilité éthique de l’analysant. 
Autrement dit, pour savoir y faire avec sa jouissance et s’en satisfaire, il faut que
l’analysant  soit sensible à la jouissance de son inconscient, c’est à dire, non
seulement qu’il accepte d’en être affecté, mais qu’il en vienne à l’affectionner pour
pouvoir en faire quelque chose de satisfaisant, en relation avec l’autre. C’est
comme ça que j’entends cette « obscure décision de l’être ». Et c’est avec cette 
 obscure décision que je prends la liberté de conclure.

 

[1] Jacques Lacan, Séminaire livre XVII, L’envers de la psychanalyse, Paris, Seuil,
1991, p.81.
[2] Jacques Lacan, Séminaire livre XIX, …Ou pire, fin de la leçon du 21 juin 1972.
[3] Jacques Lacan, Séminaire livre XVII, L’envers de la psychanalyse, op.cit., p.190.
[4] Ibid., p.132.
[5] Jacques Lacan, « L’agressivité en analyse », Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p.124.
[6] Ibid., p.106.
[7] Ibid., p.107.
[8] Colette Soler, L’inconscient réinventé, Presses Universitaires de France, 2009,



…La langue policée…et l’autre | 11

p.183.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=…La langue policée…et l’autre&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-langue-policee-et-lautre/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=…La langue policée…et l’autre&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-langue-policee-et-lautre/
https://twitter.com/intent/tweet?text=…La langue policée…et l’autre&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-langue-policee-et-lautre/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=…La langue policée…et l’autre&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/la-langue-policee-et-lautre/

