TU PELX
SAVOIR

P&le 9 Quest EPFCL

DU DESIR A L’IDENTITE

Date de parution : 6 décembre 2017

Article disponible en ligne a I'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/

Référence :

Eliane Pamart, Du désir a I'identité, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 6
décembre 2017. Consulté le 29 janvier 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de I'éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelgue forme et de quelque maniere gue ce soit.

Du désir a I'identité | 1



Du désir a I'identiteé

Article d’Eliane Pamart publié dans la revue PLI n° 3 (Revue de psychanalyse de
I’EPFCL-France pole Ouest), a partir d’une intervention dans le cadre du CCPO au
Havre en novembre 2007.

Si le désir est depuis I'aube des temps, ce qui anime les esprits mais aussi ce qui fait de
I’étre humain un corps vivant, fondant ainsi les bases de notre humanité, il lui confere par
I"acquisition du langage une identité distincte des autres groupes biologiques existants.
Rappelons que pour Spinoza « le désir est I’'essence de I'homme » mais il n’en demeure pas
moins que la cause de ce désir reste une énigme pour chacun d’entre nous, pour les
« parlétres », ces étres de parole que nous sommes.

Freud, en donnant la parole aux hystériques qui venaient le voir, en écoutant leurs réves,

. . \ \ . " . 1 7/ . / . 7/
« voie royale qui mene a la connaissance de l'inconscient »_, a su déchiffrer le désir caché
sous leurs symptomes, créant de ce fait la technique analytique. Il interprete aussi bien le

désir insatisfait du réve de « La belle bouchére »>, femme plutét bien pourvue dans la vie, et
qui ne veut surtout pas du caviar dont elle réve, que le désir satisfait de I'homme d’esprit, qui
jouit du plaisir des signifiants bien qu'il soit par ailleurs privé de tout bien matériel comme le

, . 3 , . , .
démontre le fameux exemple du « Saumon-mayonnaise »_. On n’oubliera pas le désir

N . . 4 Az . .
vengeur du réve des fraises de la petite Anna,_ alors agée seulement de dix-neuf mois que
son pere retiendra pour souligner « la nudité du désir » des réves d’enfants.

Avec Sa science des réves Freud nous montre que le désir du réve, consiste avant tout a
faire passer un message, qui se réduit a une « pensée », gedanken, qui ne dit rien d'autre du
désir du sujet si ce n'est que ce désir le divise et parfois méme I'angoisse, jusqu’a produire
un symptéme. Cela fait de la psychanalyse « la science de l'inconscient », seul moyen
d’accéder a la cause du désir, a partir de la parole de tout sujet qui s’y engage.

Ainsi le désir est a I'origine de toute vie humaine, a I'origine de la question de chaque sujet,
on pourrait méme dire de tous les ratés de I’humanité, qu’il concerne le réve comme le
lapsus ou le mot d’esprit, mais aussi bien le meurtre que le rassemblement des foules, ou
I'amour quand il n’en rassemble que deux ; on dit méme parfois que ces deux la se
ressemblent...comme la foule tient a son trait d’identification a son leader. Lacan, quant a lui,
nous enseigne que « I'amour ne cesse pas de s'écrire ». Sans doute pourrions-nous ajouter,
pour mieux identifier les partenaires, contrairement « au rapport sexuel qui n’existe pas »
précisément, il n'identifie pas, il ne dit rien du sexe des partenaires. Aujourd’hui, malgré la

Du désir a I'identité | 2



déferlante de pornographie et de nudité qu’on nous impose dans les publicités, ou on
cherche a identifier la cause du désir, la vérité sur le désir est toujours ailleurs, d’ol mon titre
« du désir a I'identité ». Lacan nous rappelle tres justement, dans son Séminaire sur Le Désir
et son interprétation, qu’ « il n’y a pas d’autre malaise dans la culture que le malaise du
désir »°.

Mais revenons aux premiers pas de la psychanalyse, ou Freud analyse ses propres réves ; il
lui apparait que quelgu’un d’autre que lui-méme parle dans ses réves, un second personnage
en rapport avec I'étre du sujet. Ce second personnage, c’est I'inconscient, avec la surprise du
texte de I'énonciation qui apparait dans le réve, comme le montrent les réves déja cités.

L'ceuvre de Freud est précisément fondée sur cette question essentielle, qui pose le
probléeme des relations du sujet et de I'objet, au sein de I'appareil psychique humain, de
maniere originale par rapport aux approches philosophiques antérieures.

En effet, il fait valoir que I'objet de la recherche humaine n’est jamais un objet de
retrouvailles au sens de la réminiscence, ou le sujet retrouverait les rails préformés de son
rapport au monde extérieur, mais un objet qui s’institue d’emblée et de surcroit comme
irrémédiablement perdu, y compris au niveau du souvenir. C'est bien sur ce point que se
fonde la psychanalyse, dans sa différence avec la philosophie, mais aussi le religieux et la
science. Ainsi comme le dit Lacan : « le sujet a toujours a reconstituer I'objet, il cherche a en

retrouver la totalité a partir de je ne sais quelle unité perdue a l'origine »°. Cette unité
perdue a tout jamais, objet mythique de toutes les complétudes, tel le mythe d’Aristophane
auquel Platon se réfere dans son Banquet, se présente comme la cause du désir de tout
sujet.

Cet objet originellement perdu, de ce fait irreprésentable, désigné par Lacan par la lettre a,
s'articule avec sa seconde acception de cet objet a, celle de la cause du désir du sujet, qui
met celui-ci a la tache de I'approcher, le définir, I'identifier, tout au long de sa vie et plus
particulierement en analyse ; identité que seul ce sujet singulier pourra lui attribuer, selon les
coordonnées signifiantes de son histoire.

Freud déduit de cette perte originelle, une expérience de satisfaction mythique, que le sujet
tentera désespérément de retrouver, ce qui fonde son désir. Le sujet est ainsi voué a une
répétition de cette quéte qui ne pourrait le satisfaire, puisqu’a vouloir répéter I'expérience
premiere, il en éprouve une perte inévitable : I'objet retrouvé n’étant jamais le méme, celui-
ci differe a chaque fois, c’'est une rencontre manquée qui se réitere, tout en rappelant
systématiquement la perte initiale. Cette inéluctable répétition fait valoir le vide central du
sujet, qui n'est autre que le manque de son désir. Pour Lacan, « I'objet a est le plus

Du désir a I'identité | 3



évanescent dans sa fonction de symboliser le manque central du désir »,’qu’il écrit (- ). De
ce fait, le désir n'est ni étre, ni non-étre, il est manque-a-étre, on pourrait méme dire qu'il
cherche a étre dans ce manque ou il manque d’identité.

Mais ce vide central du sujet que I'analyse vient mettre a jour, positive précisément le désir
du sujet dans la mesure ou il va le pousser a quéter, pousser au sens libidinal, pulsionnel, le
pousser a puiser dans le champ de I'Autre, via la demande, le support de son existence, ce
qui lui assurera précisément son identité.

C’est dans cette dialectique de son rapport a I’Autre, dans ce passage par les signifiants de
I’Autre, sur le chemin de la demande, que le sujet institue son désir et son objet, mais cela ne
peut s'établir que dans la répétition. L'exemple princeps, c’est la création du Fort-da du petit
fils de Freud qui, en I'absence de sa mere, lance la bobine en I'accompagnant de ces
vocables : Fort-da. Il illustre que le manque central du désir est générateur de création, ne
serait-ce que de son objet.

Ainsi le vide du sujet fait émerger |'objet cause du désir, qui n'est autre que |'objet de la
pulsion ; c’est ce qui le pousse a faire le tour de son objet, sans pour autant s’y accrocher ; et
c’'est a répéter ces tours, que I'objet cause du désir sera en cours d’analyse identifié comme
I'objet cause spécifique de ce sujet, soit son objet a, qu'il soit regard, voix, sein ou feces.

Comme le souligne Lacan, dans son Séminaire Le désir et son interprétation « ce qui est de
I’ordre du désir s'inscrit, se formule dans le registre de la demande » ° et la demande
s'établit dans la répétition animée par la pulsion, raison pour laquelle elle s’écrit : S<>D,
exactement sur la ligne de I’énonciation dans le graphe du désir ; sur la ligne du désir
s'inscrit le fantasme soit S<>a. Quant au sujet, il apparait dans I’Autre, en tant que premier
signifiant, un S1 qui surgit au champ de I'Autre pour le représenter aupres d’'un autre
signifiant pour mieux l'identifier tout en le figeant sous ce signifiant qui va en appeler un
autre, un S2. Mais, c’'est la marque qui I'estampille au champ de I'Autre, et en méme temps
qui se fait le support de son manque primordial ; elle lui donne son starter dans la chaine
signifiante.

Cette marque invisible du signifiant sur le sujet, trait unaire dont parle Lacan a diverses
reprises dans ses séminaires, il le reprend chez Freud, Die Einziger Zug dans son texte sur «
I'identification »°. Il privilégie cette deuxiéme identification parce qu'elle repose
exclusivement sur le signifiant comme identification. Il la nomme d’ailleurs « I'identification
neutre » °. (Pour Lacan, la premiére identification, au pére, concerne le corps, et le moi du

sujet, raison pour laquelle il la laisse de co6té ici).

Du désir a I'identité | 4



Il précise que la réalité de l'identification du sujet n’est saisissable que par I'abord du
« signifiant pur », ce qui veut dire que l'identification du sujet se fait « pour autant que le
sujet met au monde le trait unaire, plutét que le trait unaire une fois détaché, fait apparaitre
le sujet comme celui qui compte»™. Celui qui compte vraiment dans la réalité « va mettre du
temps a se retrouver dans son compte », mais cela nous montre bien que « |'apparition a
I’état nu du sujet (qui) n’est rien que cela, que la possibilité d’un signifiant de plus »* un en
plus qui ne peut que souligner qu’il y en a un qui manque au temps inaugural.

Ainsi le désir se constitue dans cette tension créée par ce rapport a I'Autre, laquelle s’origine
de I'avénement de ce trait unaire, en tant qu'il efface cet « un » qui a été a jamais
irremplacable et qui se trouve a l'origine de la répétition. Le trait unaire constitue la base de
I'identification du Sujet. En effet, le sujet se constitue d’abord comme moins-un, le trait
unaire faisant la différence, il revient au sujet a résoudre son identification au trait unaire
dans cette répétition. Ainsi, on peut dire que si le signifiant fait la différence, c'est lui qui
établit I'identité du sujet, et cela, en dépit de I'aliénation signifiante qu’il lui fait subir et de la
perte inéluctable qu'il lui impose entre chaque signifiant (51/S2). Dans cette répétition, ou le
sujet trouve a s'identifier, il se sépare un peu plus de |'objet (c’est I'opération
aliénation/séparation dont parle Lacan dans Le Séminaire XI et dans son texte « Position de
I'inconscient ».

La répétition tente d’appréhender une situation perdue, mais elle ne fait qu’'évoquer la trace
de cette situation premiere, qui de fait, devient a répéter parce qu’elle est perdue. « Ce qui
fut répété differe, devenant sujet a redite »** nous dit Lacan. C'est une conception
strictement freudienne dans laquelle il voit une équivalence entre cette premiere situation
perdue qui se répete et I'Urverdrdangung, soit le refoulement originaire. Ainsi, la perte
fondatrice du sujet trouve ici un statut logique sous la forme d'une « loi constituante du sujet
lui-méme et qui est : la répétition »**,

Celle-ci nous apparait comme le mouvement propre au dédoublement infini du manque. Dans
Le séminaire La logique du fantasme, Lacan met en évidence les deux manques qui se
correspondent : le manque au niveau de |'étre avec son objet a, comme cause du désir, et le
manque au niveau du signifiant, soit le S(A). Le désir est ainsi caché derriere les signifiants
énoncés, mais réapparait sous une forme déguisée, comme dans le troisieme temps du
fantasme « Un enfant est battu ». Il en résulte que le fantasme n’'est qu’ un arrangement
signifiant qui met aux prises I'objet a et le sujet représenté par un ensemble de signifiants,
une phrase, a prendre au sens le plus littéral, venant dans I’ analyse comme support du désir
du sujet.

Le fantasme tient pour le sujet « la place du réel »", et se manifeste « sous un mode

Du désir a I'identité | 5



constant »X° ; la phrase est toujours la méme, raison pour laquelle elle prend la valeur d’un
axiome pour son interprétation, ou il incarne le sujet. Ainsi, le fantasme se distingue du
symptdme par sa constance, alors que ce dernier peut varier dans son expression ; invalidant
au début de I'analyse, par exemple, le sujet s’en allege en apprenant a y faire avec son
symptdme, une fois celui-ci déchiffré.

En conclusion, on peut dire que si I'analysant arrive chez I'analyste chargé de ses
symptdmes, il en ressort, en fin de cure, dépossédé de ses errances identificatoires
auxquelles il était confusément aliéné. De sa demande initiale, on comprend qu'’il ne reste
plus qu’'une formule pour identifier I'objet de son désir, une formule pour dire son désir, le
soutenir dans sa vie de sujet vivant, car elle est réduite a la pulsion. C'est la formule du
fantasme ou le sujet y est sans y penser vraiment ; il se supporte de la lettre qui le fait agir
dans le Réel et qui I'identifie dans son existence. Ainsi, comme le dit Freud dans sa derniere
phrase de l'interprétation des réves : « I'avenir est modelé par le désir indestructible, a

e . 17
I'image du passé »_".

Email de I’auteur : pamart.eliane@9business.fr

1° FREUD S., L’interprétation des réves Paris ; Puf, 1967, chap.VIl, p. 517.

2" FREUD S., ibid. p. 134.

3” LACAN J., Le Séminaire Livre V, Les formations de I'inconscient, Paris, Seuil, p.88

4" S.FREUD : ibid. p. 120.

5% LACAN J., Le Séminaire Livre VI, le désir et son interprétation Lecon du 03/06/1959
édition de I’ALI p. 456.

6” LACAN J., Le Séminaire Livre Il, Le moi dans la théorie de Freud et dans la technique
psychanalytique, Paris ; Seuil, p. 165.

7" LACAN J., (1964) Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la
psychanalyse, Paris ; Seuil, 1973, p. 97.

8Y LACAN J., Le Séminaire Livre VI, le désir et son interprétation, Lecon du 7/01/1959.

9 FREUD S., (1920) Les essais de psychanalyse, « I'identification », PBP, Paris, 1979. p.126.
10" LACAN J., Le Séminaire Livre XXIV I'insu que sait de 'une-bévue s’aile & mourre (inédit)
lecon du 16/11/1976.

11% LACAN J., (1960) Séminaire sur I’identification, inédit, Lecon du 28/03/1962.

12" LACAN J., ibid.

13" LACAN J., (1966-1967) Compte-rendu du séminaire « La logique du fantasme » in Autres
Ecrits, Paris, Seuil, 2001, p. 325.

14" LACAN J., Séminaire La logique du fantasme, lecon du 15 février 1967.

Du désir a I'identité | 6


https://www.tupeuxsavoir.fr/&#x6d;&#x61;&#105;l&#x74;&#x6f;&#58;&#112;a&#x6d;&#x61;&#114;&#116;&#46;&#x65;&#x6c;&#105;an&#x65;&#x40;&#57;b&#x75;&#x73;&#105;&#110;e&#x73;&#x73;&#46;&#102;r

15% LACAN )., Compte-rendu du séminaire /a logique du fantasme, in Autres Ecrits, Paris,
Seuil, 2001, p. 326.

16" J.LACAN : ibid.

17" S.FREUD : (1900), L’interprétation des réves Puf, 1967, chap.VIl p. 527.

Partagez cet articlelx
Facebook

[=]
Google

(%]
Twitter

[x]
Linkedin

[x]
Print

Du désir a I'identité | 7


https://www.facebook.com/sharer.php?t=Du désir à l’identité&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=Du désir à l’identité&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/
https://twitter.com/intent/tweet?text=Du désir à l’identité&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=Du désir à l’identité&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/

