
Du désir à l’identité | 1

DU DÉSIR À L’IDENTITÉ
Auteur : Eliane Pamart
Date de parution : 6 décembre 2017

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/

Référence :
Eliane Pamart, Du désir à l’identité, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 6
décembre 2017. Consulté le 29 janvier 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



Du désir à l’identité | 2

Du désir à l’identité
Article d’Eliane Pamart publié dans la revue PLI n° 3 (Revue de psychanalyse de

l’EPFCL-France pôle Ouest), à partir d’une intervention dans le cadre du CCPO au
Havre en novembre 2007.

Si le désir est depuis l’aube des temps, ce qui anime les esprits mais aussi ce qui fait de
l’être humain un corps vivant, fondant ainsi les bases de notre humanité, il lui confère par
l’acquisition du langage une identité  distincte des autres groupes biologiques existants.
Rappelons que pour Spinoza « le désir est l’essence de l’homme » mais il n’en demeure pas
moins que la  cause de ce désir  reste une énigme pour  chacun d’entre nous,  pour  les
« parlêtres », ces êtres de parole que nous sommes.

Freud, en donnant la parole aux hystériques qui venaient le voir, en écoutant leurs rêves,
« voie royale qui  mène à la connaissance de l’inconscient »1,  a su déchiffrer le désir  caché
sous leurs symptômes, créant de ce fait la technique analytique. Il interprète aussi bien le
désir insatisfait du rêve de « La belle bouchère »2, femme plutôt bien pourvue dans la vie, et
qui ne veut surtout pas du caviar dont elle rêve, que le désir satisfait de l’homme d’esprit, qui
jouit du plaisir des signifiants bien qu’il soit par ailleurs privé de tout bien matériel comme le
démontre  le  fameux exemple  du  «  Saumon-mayonnaise  »3.  On  n’oubliera  pas  le  désir
vengeur du rêve des fraises de la petite Anna,4 alors âgée seulement de dix-neuf mois que
son père retiendra pour souligner « la nudité du désir » des rêves d’enfants.

Avec Sa science des rêves  Freud nous montre que le désir du rêve, consiste avant tout à
faire passer un message, qui se réduit à une  « pensée », gedanken, qui ne dit rien d’autre du
désir du sujet si ce n’est que ce désir le divise et parfois même l’angoisse, jusqu’à produire
un symptôme. Cela fait  de la psychanalyse « la science de l’inconscient »,  seul moyen
d’accéder à la cause du désir, à partir de la parole de tout sujet qui s’y engage.

Ainsi le désir est à l’origine de toute vie humaine, à l’origine de la question de chaque sujet,
on pourrait même dire de tous les ratés de l’humanité, qu’il concerne le rêve comme le
lapsus ou le mot d’esprit, mais aussi bien le meurtre que le rassemblement des foules, ou
l’amour  quand il  n’en rassemble  que deux ;  on  dit  même parfois  que ces  deux là  se
ressemblent…comme la foule tient à son trait d’identification à son leader. Lacan, quant à lui,
nous enseigne que « l’amour ne cesse pas de s’écrire ». Sans doute pourrions-nous ajouter,
pour  mieux  identifier  les  partenaires,  contrairement  «  au  rapport  sexuel  qui  n’existe  pas  »
précisément,  il  n’identifie pas,  il  ne dit  rien du sexe des partenaires.  Aujourd’hui,  malgré la



Du désir à l’identité | 3

déferlante  de pornographie  et  de nudité  qu’on nous impose dans les  publicités,  où on
cherche à identifier la cause du désir, la vérité sur le désir est toujours ailleurs, d’où mon titre
« du désir à l’identité ». Lacan nous rappelle très justement, dans son Séminaire sur Le Désir
et son interprétation, qu’ « il n’y a pas d’autre malaise dans la culture que le malaise du
désir »5.

Mais revenons aux premiers pas de la psychanalyse, où Freud analyse ses propres rêves ; il
lui apparaît que quelqu’un d’autre que lui-même parle dans ses rêves, un second personnage
en rapport avec l’être du sujet. Ce second personnage, c’est l’inconscient, avec la surprise du
texte de l’énonciation qui apparaît dans le rêve, comme le montrent les rêves déjà cités.

L’œuvre  de  Freud  est  précisément  fondée  sur  cette  question  essentielle,  qui  pose  le
problème des relations du sujet et de l’objet, au sein de l’appareil psychique humain, de
manière originale par rapport aux approches philosophiques antérieures.

En  effet,  il  fait  valoir  que  l’objet  de  la  recherche  humaine  n’est  jamais  un  objet  de
retrouvailles au sens de la réminiscence, où le sujet retrouverait les rails préformés de son
rapport au monde extérieur, mais un objet qui s’institue d’emblée et de surcroît comme
irrémédiablement perdu, y compris au niveau du souvenir. C’est bien sur ce point que se
fonde  la  psychanalyse,  dans  sa  différence  avec  la  philosophie,  mais  aussi  le  religieux  et  la
science. Ainsi comme le dit Lacan : « le sujet a toujours à reconstituer l’objet, il cherche à en
retrouver la totalité à partir de je ne sais quelle unité perdue à l’origine »6.  Cette unité
perdue à tout jamais, objet mythique de toutes les complétudes, tel le mythe d’Aristophane
auquel Platon se réfère dans son Banquet, se présente comme la cause du désir de tout
sujet.

Cet objet originellement perdu, de ce fait irreprésentable, désigné par Lacan par la lettre a,
s’articule avec sa seconde acception de cet objet a, celle de la cause du désir du sujet, qui
met  celui-ci  à  la  tâche  de  l’approcher,  le  définir,  l’identifier,  tout  au  long  de  sa  vie  et  plus
particulièrement en analyse ; identité que seul ce sujet singulier pourra lui attribuer, selon les
coordonnées signifiantes de son histoire.

Freud déduit de cette perte originelle, une expérience de satisfaction mythique, que le sujet
tentera désespérément de retrouver, ce qui fonde son désir. Le sujet est ainsi voué à une
répétition de cette quête qui ne pourrait le satisfaire, puisqu’à vouloir répéter l’expérience
première, il en éprouve une perte inévitable : l’objet retrouvé n’étant jamais le même, celui-
ci  diffère  à  chaque  fois,  c’est  une  rencontre  manquée  qui  se  réitère,  tout  en  rappelant
systématiquement la perte initiale. Cette inéluctable répétition fait valoir le vide central du
sujet,  qui  n’est  autre que le  manque de son désir.  Pour  Lacan,  «  l’objet  a  est  le  plus



Du désir à l’identité | 4

évanescent dans sa fonction de symboliser le manque central du désir »,7qu’il écrit (- φ). De
ce fait, le désir n’est ni être, ni non-être, il est manque-à-être, on pourrait même dire qu’il
cherche à être dans ce manque où il manque d’identité.

Mais ce vide central du sujet que l’analyse vient mettre à jour, positive précisément le désir
du sujet dans la mesure où il va le pousser à quêter, pousser au sens libidinal, pulsionnel, le
pousser à puiser dans le champ de l’Autre, via la demande, le support de son existence, ce
qui lui assurera précisément son identité.

C’est dans cette dialectique de son rapport à l’Autre, dans ce passage par les signifiants de
l’Autre, sur le chemin de la demande, que le sujet institue son désir et son objet, mais cela ne
peut s’établir que dans la répétition. L’exemple princeps, c’est la création du Fort-da du petit
fils  de  Freud  qui,  en  l’absence  de  sa  mère,  lance  la  bobine  en  l’accompagnant  de  ces
vocables : Fort-da. Il illustre que le manque central du désir est générateur de création, ne
serait-ce que de son objet.

Ainsi le vide du sujet fait émerger l’objet cause du désir, qui n’est autre que l’objet de la
pulsion ; c’est ce qui le pousse à faire le tour de son objet, sans pour autant s’y accrocher ; et
c’est à répéter ces tours, que l’objet cause du désir sera en cours d’analyse identifié comme
l’objet cause spécifique de ce sujet, soit son objet a, qu’il soit regard, voix, sein ou fèces.

Comme le souligne Lacan, dans son Séminaire  Le désir et son interprétation   « ce qui est de
l’ordre du désir s’inscrit,  se formule dans le registre de la demande » 8  et la demande
s’établit dans la répétition animée par la pulsion, raison pour laquelle elle s’écrit : S<>D,
exactement sur la ligne de l’énonciation dans le graphe du désir ;  sur la ligne du désir
s’inscrit le fantasme soit S<>a. Quant au sujet, il apparaît dans l’Autre, en tant que premier
signifiant,  un  S1  qui  surgit  au  champ  de  l’Autre  pour  le  représenter  auprès  d’un  autre
signifiant  pour  mieux  l’identifier  tout  en  le  figeant  sous  ce  signifiant  qui  va  en  appeler  un
autre, un S2. Mais, c’est la marque qui l’estampille au champ de l’Autre, et en même temps
qui se fait le support de son manque primordial ; elle lui donne son starter dans la chaîne
signifiante.

Cette  marque  invisible  du  signifiant  sur  le  sujet,  trait  unaire  dont  parle  Lacan  à  diverses
reprises dans ses séminaires, il le reprend chez Freud, Die Einziger Zug dans son texte sur « 
l’identification  »9.  Il  privilégie  cette  deuxième  identification  parce  qu’elle  repose
exclusivement sur le signifiant comme identification. Il  la nomme d’ailleurs « l’identification
neutre » 10.  (Pour Lacan, la première identification, au père, concerne le corps, et le moi du
sujet, raison pour laquelle il la laisse de côté ici).



Du désir à l’identité | 5

Il  précise  que  la  réalité  de  l’identification  du  sujet  n’est  saisissable  que  par  l’abord  du
« signifiant  pur  »,  ce  qui  veut  dire  que l’identification du sujet  se  fait  «  pour  autant  que le
sujet met au monde le trait unaire, plutôt que le trait unaire une fois détaché, fait apparaître
le sujet comme celui qui compte»11. Celui qui compte vraiment dans la réalité « va mettre du
temps à se retrouver dans son compte », mais cela nous montre bien que « l’apparition à
l’état nu du sujet (qui) n’est rien que cela, que la possibilité d’un signifiant de plus »12 un en
plus qui ne peut que souligner qu’il y en a un qui manque au temps inaugural.

Ainsi le désir se constitue dans cette tension créée par ce rapport à l’Autre, laquelle s’origine
de  l’avénement  de  ce  trait  unaire,  en  tant  qu’il  efface  cet  «  un  »  qui  a  été  à  jamais
irremplaçable et qui se trouve à l’origine de la répétition. Le trait unaire constitue la base de
l’identification  du  Sujet.  En  effet,  le  sujet  se  constitue  d’abord  comme  moins-un,  le  trait
unaire  faisant  la  différence,  il  revient  au  sujet  à  résoudre  son  identification  au  trait  unaire
dans  cette  répétition.  Ainsi,  on  peut  dire  que  si  le  signifiant  fait  la  différence,  c’est  lui  qui
établit l’identité du sujet, et cela, en dépit de l’aliénation signifiante qu’il lui fait subir et de la
perte inéluctable qu’il lui impose entre chaque signifiant (S1/S2). Dans cette répétition, où le
sujet  trouve  à  s’identifier,  il  se  sépare  un  peu  plus  de  l’objet  (c’est  l’opération
aliénation/séparation dont parle Lacan dans Le Séminaire XI et dans son texte « Position de
l’inconscient ».

La répétition tente d’appréhender une situation perdue, mais elle ne fait qu’évoquer la trace
de cette situation première, qui de fait, devient à répéter parce qu’elle est perdue. « Ce qui
fut  répété  diffère,  devenant  sujet  à  redite  »13  nous  dit  Lacan.  C’est  une  conception
strictement freudienne dans laquelle il voit une équivalence entre cette première situation
perdue  qui  se  répète  et  l’Urverdrängung,  soit  le  refoulement  originaire.  Ainsi,  la  perte
fondatrice du sujet trouve ici un statut logique sous la forme d’une « loi constituante du sujet
lui-même et qui est : la répétition »14.

Celle-ci nous apparaît comme le mouvement propre au dédoublement infini du manque. Dans
Le séminaire  La logique du fantasme,  Lacan met en évidence les deux manques qui se
correspondent : le manque au niveau de l’être avec son objet a, comme cause du désir, et le
manque au niveau du signifiant, soit le S(A). Le désir est ainsi caché derrière les signifiants
énoncés, mais réapparaît sous une forme déguisée, comme dans le troisième temps du
fantasme « Un enfant est battu ». Il en résulte que le fantasme n’est qu’ un arrangement
signifiant qui met aux prises l’objet a  et le sujet représenté par un ensemble de signifiants,
une phrase, à prendre au sens le plus littéral, venant dans l’ analyse comme support du désir
du sujet.

Le fantasme tient pour le sujet « la place du réel »15,  et se manifeste « sous un mode



Du désir à l’identité | 6

constant »16 ; la phrase est toujours la même, raison pour laquelle elle prend la valeur d’un
axiome pour son interprétation, où il incarne le sujet. Ainsi, le fantasme se distingue du
symptôme par sa constance, alors que ce dernier peut varier dans son expression ; invalidant
au début de l’analyse, par exemple, le sujet s’en allège en apprenant à y faire avec son
symptôme, une fois celui-ci déchiffré.

En  conclusion,  on  peut  dire  que  si  l’analysant  arrive  chez  l’analyste  chargé  de  ses
symptômes,  il  en  ressort,  en  fin  de  cure,  dépossédé  de  ses  errances  identificatoires
auxquelles il était confusément aliéné. De sa demande initiale, on comprend qu’il ne reste
plus  qu’une formule  pour  identifier  l’objet  de son désir,  une formule  pour  dire  son désir,  le
soutenir dans sa vie de sujet vivant, car elle est réduite à la pulsion. C’est la formule du
fantasme où le sujet y est sans y penser vraiment ; il se supporte de la lettre qui le fait agir
dans le Réel et qui l’identifie dans son existence. Ainsi, comme le dit Freud dans sa dernière
phrase de  l’interprétation des rêves : « l’avenir est modelé par le désir indestructible, à
l’image du passé »17.

Email de l’auteur : pamart.eliane@9business.fr

1� FREUD S.,  L’interprétation des rêves  Paris ; Puf, 1967, chap.VII, p. 517.
2� FREUD S.,  ibid. p. 134.
3� LACAN J., Le Séminaire Livre V,  Les formations de l’inconscient, Paris, Seuil, p.88
4� S.FREUD : ibid. p. 120.
5� LACAN J., Le Séminaire Livre VI,  le désir et son interprétation  Leçon du 03/06/1959
édition de l’ALI p. 456.
6� LACAN J., Le Séminaire Livre II, Le moi dans la théorie de Freud et dans la technique
psychanalytique, Paris ; Seuil, p. 165.
7� LACAN J., (1964) Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la
psychanalyse, Paris ; Seuil, 1973, p. 97.
8� LACAN J., Le Séminaire Livre VI, le désir et son interprétation, Leçon du 7/01/1959.
9� FREUD S.,  (1920) Les essais de psychanalyse, « l’identification », PBP, Paris, 1979. p.126.
10� LACAN J., Le Séminaire Livre XXIV l’insu que sait de l’une-bévue s’aile à mourre (inédit)
leçon du 16/11/1976.
11� LACAN J., (1960) Séminaire sur  l’identification, inédit, Leçon du 28/03/1962.
12� LACAN J.,  ibid.
13� LACAN J., (1966-1967) Compte-rendu du séminaire « La logique du fantasme » in Autres
Ecrits, Paris, Seuil, 2001, p. 325.
14� LACAN J., Séminaire La logique du fantasme, leçon du 15 février 1967.

https://www.tupeuxsavoir.fr/&#x6d;&#x61;&#105;l&#x74;&#x6f;&#58;&#112;a&#x6d;&#x61;&#114;&#116;&#46;&#x65;&#x6c;&#105;an&#x65;&#x40;&#57;b&#x75;&#x73;&#105;&#110;e&#x73;&#x73;&#46;&#102;r


Du désir à l’identité | 7

15� LACAN J., Compte-rendu du séminaire la logique du fantasme,  in Autres Ecrits, Paris,
Seuil, 2001, p. 326.
16� J.LACAN : ibid.
17� S.FREUD : (1900), L’interprétation des rêves  Puf, 1967, chap.VII p. 527.

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=Du désir à l’identité&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=Du désir à l’identité&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/
https://twitter.com/intent/tweet?text=Du désir à l’identité&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=Du désir à l’identité&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/du-desir-a-lidentite/

