
Don Juan, un homme a-femme ? | 1

DON JUAN, UN HOMME A-FEMME ?
Auteur : Gwénaëlle Dartige
Date de parution : 18 novembre 2018

Article disponible en ligne à l'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/don-juan-un-homme-a-femme/

Référence :
Gwénaëlle Dartige, Don Juan, un homme a-femme ?, in Revue Tupeuxsavoir [en
ligne], publié le 18 novembre 2018. Consulté le 15 février 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/don-juan-un-homme-a-femme/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de l’éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelque forme et de quelque manière que ce soit.



Don Juan, un homme a-femme ? | 2

Don Juan, un homme a-femme ?
Ce texte fut prononcé lors de la matinée d’étude des CCPO du samedi 13 janvier 2018. Il

s’insère dans le cadre d’un groupe de travail consacré à une séquence « Sur l’homme » et
coordonné par David Bernard autour du thème « Clinique lacanienne du couple ».

 

Il est d’abord curieux que lorsque l’on me proposa de travailler sur ce thème de
l’homme, mon association fût portée sur « Don Juan », association d’autant plus
surprenante et inconsciente que je ne connaissais rien de lui, si ce n’est quelque
chose de l’ordre du sens commun qui utilise ce terme pour qualifier les hommes
particulièrement séducteurs. Qu’est-ce qu’un Don Juan ? Dans le Littré, on trouve la
définition suivante : Le Don Juan est un « séducteur, homme sans mœurs et sans
conscience, mais agréable dans ses manières, et se faisant un jeu de perdre les
femmes de réputation ». Pour prétendre à être Don Juan, il faut donc ne pas avoir
quelque chose que l’ordre moral veut que tous les autres aient. De ce point de vue
premier, Don Juan fait déjà exception à la règle en se caractérisant par un en moins.
Ce dont il est dépourvu, ce pourrait être par exemple le scrupule. En effet, le
« scrupule », c’est cette petite pierre pointue qui taraude l’esprit du sujet, à l’image
de celle que l’on nommait scrupulus et qui venait se glisser entre la peau et le cuir
de la sandale des légionnaires romains lorsqu’ils allaient se battre, les empêchant
d’avancer librement. Don Juan n’a aucun scrupule à abandonner tour à tour les
femmes qu’il séduit, ayant fait fi dès le début des engagements moraux qui lient les
hommes à la fidélité et au mariage.

Mais commençons par le début. D’où vient Don Juan ? Ce personnage est né en
Espagne, sous la plume d’un dramaturge et moine espagnol Tirso de Molina a qui
l’ont a attribué le récit théâtral de « L’abuseur de Séville et le Convive de pierre »
publié en 1630. Ce n’est donc pas Molière qui a créé ce personnage de théâtre. Il a
plutôt, semble-t-il, été inspiré par toute une tradition orale autour du personnage du
séducteur qui a circulé en Europe à ce moment-là, avant qu’il trouve à se
concrétiser dans une forme écrite. Je précise cela car c’est le Don Juan de Molière
qui nous servira de référence pour notre étude. En France, Molière monte la pièce
de Don Juan sous le nom « Le festin de pierre ». Il en donne une première
représentation en février 1665. Mais, la pièce est interdite, notamment pour
l’outrage religieux qu’il représente. Il faudra attendre 1682 pour sa première
publication. Molière décédé en 1673, la publication sera donc posthume et la pièce



Don Juan, un homme a-femme ? | 3

rebaptisée sous le titre « Dom Juan ou le festin de pierre ».

Voici un bref résumé de la pièce centré sur les rapports amoureux et les différentes
trahisons : Don Juan est un seigneur libertin toujours en quête de nouvelles
aventures amoureuses. Pour satisfaire son appétit sexuel, il séduit tour à tour les
femmes qu’il abandonne ensuite. Dans ses périples de séducteur acharné, il est
accompagné de son valet, Sganarelle qui, bien obligé de servir son maître, déplore
malgré tout, son immoralité, son obstination, ses abus moraux et sa fourberie. La
pièce commence alors que Don Juan vient de quitter Done Elvire, une femme de la
noblesse qu’il avait épousée après l’avoir enlevée d’un couvent. Done Elvire tente
d’obtenir des explications mais Don Juan a déjà filé, avec une autre. Il rencontre
Charlotte une paysanne qu’il séduit aussitôt. Charlotte tombe sous les charmes de
Don Juan et se dit prête à l’épouser, alors qu’elle se destinait plutôt à épouser
Pierrot un paysan amoureux d’elle. Mais Don Juan se retrouve alors entre deux
femmes, Charlotte et Mathurine, une nouvelle paysanne conquise. Dans cette scène
coquasse, Don Juan se voit faire des allers retours à l’oreille de chacune pour
calmer leur jalousie et les persuader de son amour. Il réussit à s’échapper de cette
situation vaudevillesque en les laissant toutes deux croire que l’élue de son cœur,
c’est elle. Mais, l’heure de la vengeance a sonné. Don Carlos et Don Alonse, les
deux frères de Done Elvire, l’épouse trahie de Don Juan, veulent venger leur sœur.
Ils se mettent donc à la poursuite de Don Juan. En chemin, Don Carlos, d’un des
frères est attaqué par deux voleurs et secouru par Don Juan qu’il ne reconnaît pas.
Don Carlos lui promet de lui rendre grâce pour lui avoir sauvé la vie. Arrive alors
l’autre frère qui lui le reconnaît immédiatement. Don Carlos réussit à obtenir une
vengeance différée et Don Juan obtient la vie sauve. Mais son audace intraitable le
mène à outrager la tombe d’un commandeur qu’il avait tué quelques mois
auparavant en invitant sa statue à venir souper chez lui. Sganarelle voit dans ce
miracle de la statue vivante du commandeur un ultime signe divin pour amener Don
Juan au repentir. Mais, celui-ci n’a que faire de ces mises en garde venues de l’au-
delà. Le souper a lieu. A la fin de celui-ci, la statue du commandeur invite cette fois-
ci Don Juan à venir souper avec lui le lendemain. Il accepte et va jusqu’au bout du
blasphème. Il se rend au rendez-vous. Là, la statue du Commandeur l’invite à lui
donner la main et mène Don Juan en Enfer où il brûle de tout son corps.

Les références de Lacan à Don Juan s’articulent notamment autour d’un propos sur
les femmes et sur le fantasme. Pour ce qui est de l’interprétation du mythe, dans
son séminaire sur « La relation d’objet [1] », Lacan insiste sur la prudence à avoir
quant à l’analyse de cette figure. Don Juan est, dit-il, « un personnage trop loin de



Don Juan, un homme a-femme ? | 4

nous dans l’ordre culturel pour que les analystes aient pu justement le percevoir ».
Pour Lacan, Don Juan est « l’aboutissement d’une question ». Voici une définition
« à la Lacan » qui ouvre la chose tout en la retirant du savoir où l’on croyait qu’elle
était. Cependant, il poursuit en nous donnant quelques notes pour comprendre. Il
pointe le fait que Don Juan aime les femmes et qu’à ce titre, il n’est pas à confondre
ou à réduire au « séducteur possesseur de petits trucs qui peuvent réussir à tout
coup [2]». « Il les aime (les femmes) assez pour savoir à l’occasion ne pas le leur
dire, et (qu’) il les aime assez pour que quand il le leur dit, elles le croient ». Elles
croient à l’amour et accepte les unes après les autres de l’épouser, non sans s’être
laissée séduire par des tirades complimentant leur beauté et flattant leur personne.

Qu’est-ce que Don Juan représente pour les femmes ? Il est, nous dit Lacan,
l’ « objet absolu[3] ». C’est un rêve qui fait consister l’image d’un homme qui ne
peut pas perdre son phallus puisque qu’aucune femme ne (peut), dira-t-il, le lui
prendre [4]». Si le phallus de Don juan plait à certaines femmes, c’est au titre de
représenter un phallus qui puisse servir la cause d’un désir tout aussi absolu que le
phallus qui lui est rattaché, celui d’être « celle » qui aura réussi à mettre la main
dessus. Don Juan est un phallus d’exception pour un désir absolu de femme. Nous
nous situons ici dans l’écriture fantasmatique féminine suivante : être La femme
d’un homme d’exception. Si, dans ce cas précis, la femme rêve de Don Juan, ce
fantasme lui permet d’accéder à l’image désirable d’une complétude à elle. Etre
celle qui possède ce phallus. Mais en quoi ce phallus est-il différent, fait-il exception
comme « objet absolu » pour celles qui l’aiment ? Le phallus de Don Juan est d’un
double attrait pour la femme. Le phallus de Don Juan offre à la femme la possibilité
d’accéder à une position d’exception, c’est à dire, celle qui aura réussi à l’attraper,
là où toutes les autres ont échoué. L’inaccessibilité du coureur de jupon magnifie le
phallus au rang de l’Un à posséder.

Dans le livre X du séminaire sur « L’angoisse », Lacan compare le phallus de Don
Juan au membre perdu d’Osiris. Reprenons rapidement l’histoire. Osiris fils ainée de
Geb et de Nouth, règne sur l’Egypte avec son épouse Isis qui est aussi sa sœur. Sa
beauté magnifique rend Seth, le frère cadet d’Osiris, jaloux. Il organise l’assassinat
de son frère et jette son corps dans le Nil. Isis décide de partir à la recherche du
corps de son époux. Elle le retrouve et le ramène en Egypte. Seth apprenant cela
décide de couper le corps en morceaux qu’il éparpille à travers toute l’Egypte. Isis
se met une nouvelle fois à sa recherche et enterre les morceaux retrouvés, sauf un,
le phallus d’Osiris qui fut avalé par un poisson. Isis, que sa croyance au phallus ne
désarme pas, construit un sexe en argile à Osiris, après avoir reconstitué son corps



Don Juan, un homme a-femme ? | 5

démembré. En lui insufflant un dernier souffle de vie, Isis réussit à être fécondée
par Osiris et donner naissance à Horus dont le nom signifie le vengeur de son père.
Si, dans le récit le phallus d’Osiris disparaît, il n’est pas perdu pour tout le monde
puisqu’il devient l’objet qui donne sens à la quête d’Isis. La perte du phallus
ressuscite dans le désir. « Le membre perdu d’Osiris, tel est l’objet de la quête et de
la garde de la femme[5] ».

Du point de vue des femmes conquises, Don Juan n’est pas un dragueur mais un
séducteur. Comment justifier cette précision ? Une des origines possibles de la
drague fait référence à une technique de pêche, celle dite de la pêche à la traîne
particulièrement utilisée pour la pêche aux coquillages. La drague est le filet qui
sert à racler les fonds marins pour prendre le maximum d’objets. Quand on se fait
draguer donc, on est un objet parmi d’autres. Autant dire, que l’on sert à rien. Alors
que quand on est séduit(e), on pense que l’autre nous aime pour ce que l’on est.
Autrement dit, il y a quelque chose de l’ordre du fantasme qui opère dans la
séduction, mais pas dans la drague. Et, si la technique de Don Juan se rapporte
effectivement à la drague, au sens du filet de pêche, les femmes conquises pensent
être, chacune dans son coin, la seule qu’il aime et qu’il désire.

Reprenant les propos de Otto Rank dans son ouvrage intitulé « Don Juan et Le
Double[6] », Lacan paraphrase une référence historique au droit de cuisage fait par
l’auteur et qui pourrait concerner sur certains aspects la position de Don Juan. Don
Juan est, je cite Lacan, « capable de donner son âme sans perdre la sienne[7] ».
Cette notion est à remettre dans le contexte d’une certaine croyance de l’époque à
propos des maris et de la première nuit de noce. Je cite l’hypothèse explicative telle
qu’on la trouve dépliée dans l’ouvrage d’Otto Rank et sur laquelle Lacan s’appuie :

« Le mari s’abstient volontairement de tous rapports sexuels avec son
épouse encore vierge dans l’intention de se garantir ainsi contre le
danger de perdre son âme au profit de sa femme, ou plutôt de son enfant.
C’est la raison pour laquelle le mari sacrifiait les premières nuits : d’abord
au Totem, ensuite au dieu et en dernier lieu à l’un des souverains de la
terre (roi, prêtre), coutume qui s’est encore maintenue sous le nom de jus
primae noctis. Dans un certain sens Don Juan est ce souverain auquel les
paysannes de son domaine appartiennent dans leur nuit de noces. (…) Ils
doivent être d’une force de volonté (et de procréation) peu ordinaire, ces
hommes qui ne craignent pas en enfreignant le Tabou la perte de leur
âme et acceptent d’assumer le rôle du fécondateur. Peut-être a-t-on cru



Don Juan, un homme a-femme ? | 6

qu’ils possédaient, à l’instar des chefs et des prêtres des primitifs, une
telle quantité de substance spirituelle (de mana) que la perte que leur
occasionnait l’acte sexuel de la fécondation ne pouvait pas leur faire
grand tort. En tout cas, la chance avec laquelle ils ont fini par se tirer de
cette tâche périlleuse a fait croire que ces individus n’étaient pas
seulement d’une force surhumaine, mais qu’ils étaient suffisamment
rusés et roués pour éviter le danger de perdre leur âme[8] ».

Don Juan est ici comparé à l’un de ces hommes surhumains presque divins, qui peut
coucher avec l’épouse encore vierge, sans craindre de perdre son âme.

Don Juan est un homme « égal à lui-même [9]». Ce point précis nous est amené par
Lacan et il nécessite à mon sens une interprétation pour saisir l’enjeu de cette
indication. Don Juan est un homme qui, non content de croire à son phallus, se paie
l’exception d’une identification totale à celui-ci. Don Juan est son phallus. Ce point
est à mettre dans la perspective de la névrose où le sujet n’a qu’un rapport
imaginaire et symbolique au phallus, ce qui fait qu’au final il le rate. Le phallus de
Don Juan, lui, tient toujours en place. Ca n’est pas un phallus en papier, comme
celui du petit Hans. Il est chez lui toujours érigé et prêt à jouir. Je poursuis l’étayage
lacanien : « Le rapport complexe de l’homme à son objet est pour lui (pour Don Juan
donc) effacé ». J’entends cet effacement dans le fait que Don Juan a en quelque
sorte l’objet à sa portée, un accès direct à la jouissance. Il escamote ce qui devrait
limiter cette jouissance, l’empêcher et qui est la castration. Pas de répit donc pour
Don Juan. Lacan ajoutera une précision, à mon sens importante, qui est que cet
effacement du rapport du sujet à l’objet se fait dans le cas de Don Juan, « au prix
d’accepter son imposture radicale [10]». Dans le récit, l’imposture se trouve dans le
fait que Don Juan est toujours là, « à la place d’un autre[11] ».

J’accentue la différence qu’il y a à parler de l’imposture, terme que Lacan utilise
pour qualifier la position symbolique de Don Juan et de l’imposteur, terme qui
emporte avec lui la notion du jugement et de la morale. Don Juan assume
complètement sa manière de vivre. Il jouit d’un droit, voire d’un devoir qu’il remplit
auprès de la nature, de jouir de toutes les femmes. C’est un homme libre au sens
du libertin qu’il est, mais également un homme libéré des Lois humaines et divines.
De ce point de vue, c’est un homme sans égal.

Maintenant, venons-en à la stratégie phallique de Don Juan. Il se voit comme un
conquérant. Hors de question pour lui de rester attaché à la terre d’une femme et



Don Juan, un homme a-femme ? | 7

de « renoncer au monde [12]». Pour lui, la fidélité est une mortification du désir :
« La belle chose de vouloir se piquer d’un faux honneur d’être fidèle, de s’ensevelir
pour toujours dans une passion, et d’être mort dès sa jeunesse à toutes les autres
beautés qui nous frappent les yeux ![13] » Il est, comme le qualifie si justement
Sganarelle son serviteur, l’« épouseur du genre humain[14] ». Il séduit les femmes
pour les obtenir. Les femmes sont pour lui des conquêtes. Et s’il les collectionne,
c’est à la manière d’Alexandre le Grand et comme autant de victoires tracées sur sa
carte du monde. Puisque sa nature lui a fait un « cœur à aimer toute la terre[15]»,
sa conquête est vaste et pour ainsi dire, illimitée par l’objectif qu’il sous-tend. Don
Juan a « l’ambition des conquérants, qui volent perpétuellement de victoire en
victoire, et ne peuvent se résoudre à borner leurs souhaits. Il n’est rien, (dit-il), qui
puisse arrêter l’impétuosités de mes désirs [16]». Le champ lexical de la conquête,
des territoires et de la progression, ainsi que de l’animal prédateur en lien avec sa
proie est constant dans le récit. Mais, on ne peut pas non plus dire que la
manœuvre de Don Juan est réduite à la collection au sens phallique. La collection de
femmes, pour un homme, c’est à l’occasion ce qu’il va exposer comme « tableau de
chasse », comme le consacre cette expression de démonstration virile. De ce
tableau, il se vente non auprès des femmes bien sûr, mais auprès la bande de
copains, une bande qui sert, à l’occasion, à se comparer et à se mesurer au phallus
supposé de l’autre. Don Juan ne fait pas parti de cette bande-là dans le sens où il ne
fait pas démonstration de sa virilité. Il se « contente », et le mot est juste, de jouir. Il
« enchaîne » donc les conquêtes, à la manière d’une soif inextinguible pour ne pas
en perdre une seule. Nous préférons donc parler d’une logique de l’enchaînement
plutôt que de la collection chez Don Juan. S’il enchaîne les femmes, s’il fait feu de
tout bois, c’est que leur phallus fond comme neige au soleil. Il est vite lassé de la
relation et cherche davantage à conquérir qu’à investir. Si le fantasme de la
conquête le préserve de la castration féminine, c’est que Don Juan croit à la femme
phallique. Il la croit porteuse de quelque chose qui le magnifiera comme homme.
Cette projection du voile phallique à l’horizon de l’image féminine produit un mirage
qui lui-même aboutit au fait que Don Juan a toujours une longueur d’avance dans la
trajectoire qui le dessine, après chaque femme. Il va de conquête en conquête. S’il
abandonne les femmes, c’est que le mirage du phallus lui permet de ne pas
« débander » pour en trouver un autre ailleurs. Ce fantasme le protège, au moins
un temps, de toute rencontre avec la castration. Homme érigé en permanence pour
jouir des femmes, Don Juan est un sacré homme, voir un homme sacré au sens où
sa jouissance perpétuelle le range dans la catégorie des hommes hors-norme, à
entendre comme hors de la norme de la castration qui touche l’ensemble des
autres hommes. Du reste, et même si Don Juan peut incarner un certain fantasme



Don Juan, un homme a-femme ? | 8

pour les hommes comme pour les femmes, il y a, au cœur de ce qu’il est, quelque
chose de propre à angoisser le sujet dans la manière même d’enjamber la limite de
la castration pour être un homme sans limite.

Dans son article « Le séducteur, entre tragédie et névrose[17] », Silvia Lippi
soutient le raisonnement suivant : « Pourquoi le séducteur cherche-t-il à distribuer
ses atouts phalliques à la communauté féminine ? En réalité, plus que de
distribution, il s’agit de « pillage » : c’est lui qui, en donnant son pénis, cherche à
ramasser du « phallus » de tous les côtés. La femme conquise, investie de la toute-
puissance phallique, représente pour le séducteur un nouveau trophée gagné ». Elle
poursuit. Le séducteur confond le désir du phallus () avec la cause du désir (a). (…)
Mais c’est un désir qui a la même consistance que le phallus reflété, c’est-à-dire une
consistance inexistante ».

Le comptage des femmes une par une chez Don Juan acquiert la fonction suivante,
celle de révéler un point d’impossible dans le champ du signifiant de La femme.
Dans l’histoire de Don Juan, la série des femmes pourraient se représenter comme
un tableau dans lequel on voit défiler les femmes en nombre, mais dont la
perspective dessine un point à l’infini qui serait celui de l’infinitude des femmes. Il y
aurait ce qui peut se compter dans le registre phallique et ce qui ne peut pas se
compter, ce qui excède, ce qui échappe justement au comptage. Ce raisonnement
abstrait est applicable aux faits de Don Juan de la façon suivante : Don Juan jouit
d’un fantasme de la femme phallique. A ce titre, les femmes qu’il rencontre
incarnent, chacune à leur manière, un trait imaginaire de ce même fantasme : l’une
aurait telle chose, l’autre telle chose, et ainsi de suite. Il jouit du phallus en chacune
d’elle. C’est la fonction du fantasme qui appelle la mise en série des femmes dans
son versant imaginaire. Mais, le statut symbolique de ce comptage, une par une, ne
lui assure nullement la possibilité de jouir de toutes les femmes. Ce n’est pas parce
que l’on a plusieurs « une », qu’on les a « toutes ». Dans le même sens, on peut
dire « j’ai connu une femme » plusieurs fois, sans pouvoir dire, j’ai connus toutes les
femmes. La sériation des femmes par le signifiant révèle l’impossibilité de la dire
une bonne fois pour toute. Ce trou à l’endroit de la femme, Don Juan le cerne dans
une répétition signifiante qui n’est là que pour tourner autour de ce point qui
échappe à la représentation et qui part vers l’infini. C’est un point qui, à l’instar de
la forme de la jouissance donjuanesque, ne s’arrête jamais.

Si le fantasme est limité par le signifiant de l’« une », le nombre des femmes qui
peuvent soutenir ce phallus, quant à lui, est infini. Elles ont toutes pour lui quelque
chose de bon. Précisons, à ce sujet, que Don Juan ne veut pas les avoir toutes en



Don Juan, un homme a-femme ? | 9

Une. Il veut les avoir toutes, une par une. Dans sa quête du tout, Don Juan touche
au registre du réel comme impossible. Ce forçage par le fantasme phallique aboutit
au retournement de la pulsion de vie en une pulsion de mort. Don Juan se lance
dans une course folle qui ne peut qu’aboutir à la mort. Il finit par embrasser le père,
figure paternelle qui n’est autre que la femme qu’il cherchait et qu’il finit par
trouver si l’on se réfère à l’indication de Lacan, nous reprendrons cela à la fin.
Finalement, par la mort, Don Juan manque la femme dotée du phallus mais il touche
à la femme réelle. La femme n’est plus du côté de l’objet (a) comme cause du désir
mais du côté de la jouissance pure, celle qui annihile le sujet.

J’en appelle à ce que Silvia Lippi développe, toujours dans le même article, à propos
du motif de la collection. « La collection n’implique pas la valeur de chaque pièce :
c’est la quantité et la variété qui comptent. Pour le collectionneur, la valeur de
chaque pièce est toujours en rapport à la totalité, même s’il peut y avoir une pièce
préférée aux autres. C’est toujours la pièce qu’il ne possède pas qui prend de la
valeur pour lui. De même, pour le collectionneur de femmes, une femme « à
l’unité » ne vaut rien, à moins qu’elle ne prenne la valeur de « pièce
manquante[18]». La femme comme « pièce manquante », c’est l’illusion vers quoi
Don Juan fonce tête baissée. Il rêve d’une femme qu’il n’a pas pour autant que
cette femme manquante peut lui aspirer le fantasme d’une complétude d’homme
dans le désir de posséder celle qui lui manque.

Un autre aspect que nous souhaitons soulever de ce mythe c’est le ravissement de
Don Juan. Dans le texte, nous prélevons plusieurs indications qui portent à croire
que Don Juan est lui-même pris, emporté, dépassé par la jouissance, sans que lui-
même puisse agir là-dessus. Tout d’abord, il se présente comme objet des
« appâts[19] » féminin. C’est la beauté des femmes qui le ravit. Ainsi s’exprimera-t-
il : « Pour moi, la beauté me ravit partout où je la trouve ; et je cède facilement à
cette douce violence dont elle nous entraine ». J’ai, dit-il, une pente naturelle à me
laisser aller à tout ce qui m’attire. Mon cœur est à toutes les belles, et c’est à elles à
le prendre tour à tour et à le garder tant qu’elles le pourront. [20]» Don Juan est
constamment attiré par les femmes. L’odeur prend ici le relais de sa jouissance
quand il sent « l’odeur de femme ». C’est une odeur qui remplit ses narines. Mais,
« cette odeur (n’est pas seulement olfactive). Question de nez sans doute, parfum,
peau, mais aussi émanation subtile ». Lacan reprendra ce détail olfactif pour
appuyer une certaine fonction de Don Juan, fonction en lien avec cet « odore di
femmina ». Voici le passage : « Remarquez qu’il n’est pas dit du tout qu’il inspire le
désir. S’il glisse dans le lit des femmes, il est là on ne sait comment. On peut même



Don Juan, un homme a-femme ? | 10

dire qu’il n’en n’a pas non plus. Il est en rapport avec quelque chose vis-à-vis de
quoi il remplit une certaine fonction. Ce quelque chose, appelez-le « odore di
femmina », et ça nous porte loin [21]». L’odeur de femme, voilà l’objet élevé au
rang de La chose chez Don Juan.

Il y a dans le mythe quelque chose qui s’étend au-delà de l’intérêt phallique
présenté dans la figure du séducteur obsédé. Don Juan n’est pas qu’un homme
obsédé par ses conquêtes. Il est aussi un fonceur qui ne recule devant rien. Il fonce
vers un autre lieu qui n’est pas celui de la jouissance phallique. S’il entend jouir de
La femme, ça n’est pas que dans le fantasme. La femme réelle, il l’a rencontre à
l’endroit de la Statue du commandeur. Voici comment Lacan inscrit un au-delà du
phallus dans la tragédie de Don juan : Parce qu’il aime les femmes, « la situation
soit toujours pour lui sans issue. Je crois que c’est dans la notion de la femme
phallique qu’il faut chercher. (…) Don Juan cherche la femme, et c’est la femme
phallique. Comme il la cherche vraiment, qu’il y va, qu’il ne se contente pas de
l’attendre ne de la contempler, il ne la trouve pas, ou il ne finit par la trouver que
sous la forme de cet invité sinistre qui est en effet un au-delà de la femme, auquel il
ne s’attend pas, et donc ce n’est pas pour rien en effet que c’est le père. Mais
n’oublions pas que quand il se présente, c’est, chose curieuse, sous la forme de
l’invité de pierre, de cette pierre avec son côté absolument fermé ; au-delà de toute
vie de la nature. C’est là que Don Juan vient en somme se briser, et trouve son
achèvement de son destin [22]».

Chronologiquement, la dernière référence de Lacan à Don Juan se trouve dans le
séminaire Encore[23]. Elle se trouve dans le chapitre sur les « Ronds de ficelle ».
Dans ce chapitre c’est la logique borroméenne des nœuds qui prime. Si Lacan
évoque Don Juan c’est pour nous parler du rapport de l’homme avec femme.
J’entends pour ma part, « l’homme » comme le sujet pris dans la jouissance de l’Un,
celle du signifiant, notion qu’il développe également dans le passage. Le voici :
« C’est pour ça que, dans tout rapport de l’homme avec la femme- celle qui est en
cause- c’est sous l’angle de l’Une-en-moins qu’elle doit être prise. Je vous avais déjà
indiqué ça à propos de Don Juan [24]».

Vient donc pour moi le temps de conclure sur cette « Une-en-moins ». Chez Don
Juan, cette « Une-en-moins », c’est la femme qui n’a rien à offrir à Don Juan, hormis
la mort. C’est la femme d’exception pour Don Juan, au sens où elle est dépourvue
de l’attrait phallique contrairement aux autres. Elle fait exception puisque sa vérité
se trouve dans le fait de révéler chez Don Juan la force d’une jouissance mortifère
qui l’expose à faire face à la figure du père qu’il a toujours renié mais qui est aussi



Don Juan, un homme a-femme ? | 11

la figure de mort pour Don Juan. Ce face-à-face qu’il a provoqué le conduit à
reconnaître une instance paternelle comme limite à la jouissance et donc comme
reconnaissance de sa castration, limite qui se joue dans le réel de sa propre mort.

Maintenant pour l’homme qui n’est pas Don Juan, Lacan situe sa référence au
mythe donjuanesque pour éclairer le rapport plus générale de l’homme à la femme.
« L’Une-en-moins » pour un homme serait à mettre du côté de la rencontre avec
l’Autre de la jouissance. Ce serait la femme en tant qu’elle est assimilée à un « en
moins » pour lui, autrement dit celle dont il jouit comme manque à faire Une.
« L’Une-en-moins » se trouve en rapport non pas au phallus, ni au désir mais à ce
qui échoue à faire rapport justement et qui est le réel de la castration. C’est en cela
que « l’Une-en-moins » peut être assimilée à la femme symptôme de l’homme. Elle
fait objection à la jouissance phallique et se présente toujours sous les traits de
l’Autre.

Voici les points sur lesquelles je m’arrête pour ouvrir la réflexion. Le mythe de Don
Juan incarne une certaine passion du phallus, passion qui débouche sur le réel de la
jouissance mortifère et destructrice pour le sujet.
La vision portée par Don juan séduit car il escamote le rapport à la castration et
rejette la limitation dans la jouissance. Avec Don Juan, « il faut faire et non pas dire
». En rejetant l’ordre du symbolique, Don Juan porte en lui les traits du monstrueux,
à savoir ce qui « montre » l’excès dans la jouissance. Cet excès n’est pas sans lien
avec l’angoisse vécue comme point-limite dans la jouissance. Don Juan est un
homme à qui « il ne manque rien[25] ». Nous savons également que cette
formulation logique se rapproche de la structure de l’angoisse chez Lacan.
Je place donc la dimension éthique du rapport au mythe dans le fait de ne pas se
laisser aller à le réduire à une image silencieuse propre à faire naître le fantasme.
Le mythe est également un récit qui trouve sa force symbolique dans la
transmission et l’appropriation subjective. Prêtons dès lors l’oreille à ce que le sujet
a à en dire pour qu’il devienne, par sa parole, un mythe éclairé.

 

[1] LACAN J. Le séminaire, Livre, La relation d’objet, 1956-1957
[2] Ibid.
[3] LACAN J., Le séminaire, Livre X, L’angoisse, Ed. Seuil, p. 224
[4] Ibid., p. 234
[5] LACAN J. Le séminaire, Livre X, L’angoisse, 1926-1963
[6] RANK O., Don Juan et Le Double, 1932, Essais psychanalytiques, Traduit par le



Don Juan, un homme a-femme ? | 12

Dr S. Lautman, document numérique produit en version numérique par Pierre
Tremblay
[7] LACAN J., Le séminaire, Livre X, L’angoisse, Ed. Seuil, p. 224
[8] RANK O., Don Juan et Le Double, op. cit.
[9] LACAN J., Le séminaire, Livre X, L’angoisse, op. cit., p. 224
[10] ]Ibid.
[11] Ibid.
[12] MOLIERE, Don Juan, parution novembre 2005, Théâtre Poche, p. 16
[13] Ibid.
[14] Ibid., p. 58
[15] Ibid. p. 17
[16] Ibid., p. 17
[17] LIPPI S., Le séducteur, entre tragédie et névrose, document électronique Cairn
pour ERES
[18] Ibid.
[19] MOLIERE, Don Juan, op. cit., p. 20
[20] MOLIERE, Don Juan, op. cit., p. 82
[21] LACAN J., Le séminaire, Livre X, L’angoisse, op. cit., p. 224
[22] LACAN J., Le séminaire, Livre IV, La relation d’objet, op. cit., p 418, 419
[23] LACAN J., Le séminaire, Livre XX, Encore, Ed. Seuil
[24] Ibid. p 116
[25] LACAN J., Le séminaire, Livre X, L’angoisse, op. cit., p. 224

Partagez cet article
Facebook

Google

Twitter

Linkedin

Print

https://www.facebook.com/sharer.php?t=Don Juan, un homme a-femme ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/don-juan-un-homme-a-femme/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=Don Juan, un homme a-femme ?&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/don-juan-un-homme-a-femme/
https://twitter.com/intent/tweet?text=Don Juan, un homme a-femme ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/don-juan-un-homme-a-femme/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=Don Juan, un homme a-femme ?&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/don-juan-un-homme-a-femme/

