TU PELX
SAVOIR

P&le 9 Quest EPFCL

« CE CURIEUX BESOIN CHEZ LES MARINS DE
FAIRE DES PHRASES* » : DU PROBLEME DE CE QUI
FAIT NOTRE TEXTURE

Date de parution : 4 novembre 2018

Article disponible en ligne a I'adresse :
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/ce-curieux-besoin-chez-les-marins-de-faire-
des-phrases-du-probleme-de-ce-qui-fait-notre-texture/

Référence :

Francois Boisdon, « Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du
probleme de ce qui fait notre texture, in Revue Tupeuxsavoir [en ligne], publié le 4
novembre 2018. Consulté le 2 février 2026 sur
https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/ce-curieux-besoin-chez-les-marins-de-faire-
des-phrases-du-probleme-de-ce-qui-fait-notre-texture/

Distribution électronique pour tupeuxsavoir.fr. Tous droits réservés pour tous pays. Il est interdit, sauf
accord préalable et écrit de I'éditeur , de reproduire (notamment par photocopie) partiellement ou
totalement le présent article, de le stocker dans une banque de données ou de le communiquer au public
sous quelgue forme et de quelque maniere gque ce soit.

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 1



« Ce curieux besoin chez les marins
de faire des phrases* » : du probleme
de ce qui fait notre texture

Intervention au College Clinique de Psychanalyse de I’Ouest, a Rennes, le 29 septembre
2018, journée d’ouverture sur le theme « paroles et violence »

Le titre qui a été choisi pour cette nouvelle année du CCPO (Paroles et violence) m’a
tout de suite évoqué un aspect qui me semble important a interroger pour ce qui
sera notre travail: un certain lien consubstantiel de la parole avec la violence,
prise ici dans son sens de force qui s'impose avec des effets néfastes. Cependant
gue sous un certain angle de notre pratique, la parole est envisagée comme
guelque chose de plut6t positif puisque c’est ce qui conditionne la possibilité d’'une
psychanalyse. Mais c’est dans un abord bien précis et a différencier du tout venant
de I'écoute. Et c’est d’ailleurs a ce titre que nous recevons des personnes lors des
entretiens préliminaires et que nous pouvons éventuellement engager un sujet
dans ce travail autour de la parole, d’apparolageli], gu’est une psychanalyse. Mais
c’'est averti que la parole n’est ni I'ouvre boite universel ni la pastorale, promis par
un certain nombres de thérapies. La psychanalyse ayant pu sur ce point
notamment, dessiller celui qui y sera passé, quant a I'usage qu’il en fera en possible
fonction d’analyste: usage « savamment » pesé et ajusté. « Savamment » se
rapportant a un certain savoir acquis sur la structure, c’est a dire le langage, qui
nous amene a essayer de doser la parole, selon le double axe de la problématique
psychique du cas et de la logique de I'acte analytique. Mais il peut I’étre aussi pour
tous ceux, pas forcément en position d’analystes qui situent leur pratique dans son
sillage et qui connaissent donc le poids des mots, par exemple pour un paranoiaque
ou un schizophréne. C’est donc un aspect important impliqué dans le travail
clinigue mais on peut aussi rajouter que cela éclaire également d’une certaine
maniere le champ du politique.

Cela s’insere finalement dans la dimension intrinsequement problématique de la
parole, que Lacan a d’ailleurs pu qualifier par exemple dans le sinthome, « de
forme de cancer dont I’étre humain est affligé »[ii]. Il avait d’ailleurs déja pointé par
exemple dans le Séminaire Livre ll[iii], le lien entre ce qu’'implique I'ordre

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 2



symboligue et I'instinct de mort freudien (ou ce que Lacan disait par exemple dans
le séminaire I'Envers : « L'étre pour la mort, soit la carte de visite par quoi un
signifiant représente un sujet pour un autre signifiant[iv] « ). C'est donc le probleme
de ce qui fait notre texture - y entendre les nombreuses résonances - de ce qui
nous constitue en des points qu'une psychanalyse utilise et renseigne pour chacun.
Sur la place de la parole dans ce qui fait ce que nous sommes porté a appeler

« Notrétre », a écrire en un seul mot, suivant ainsi le fil de I'invention de Lacan du
mot de « parlétre », et qu’il propose méme sur la fin de son enseignement de
substituer a celui d’inconscient. Puisqu’en effet, il n'y a d’étre que du fait du dit, et
donc pas d’autre ontologie que celle qu’'impose le langage. On pourrait donc parler
du probleme d’un certain ontologisme de la parole dont la problématique
paranoiaque serait un des parangon, « cette séduction de I'étre »[v] évoquée par
Lacan dans Propos sur la causalité psychique a I’encontre de ce qui se révele

« d’étre », dans une psychanalyse, du champ de I'objet a et du désétre : de ce qui
fait trou. Cependant que la question de I'étre chez Lacan , véritable chausse-trappe
conceptuelle, mérite qu’on s’y repenche tres précisément pour en mesurer tout
I’enjeulvi] et mettre I’hontologie[vii] a sa place. Que la parole soit donc a la fois lieu
d’habitat et lieu d’exil des parlétres.Ontologisme n’est pas sans assoner avec
fascisme. Et c’est notamment autour de I'effet de la parole d’un Flhrer sur un
auditoire galvanisé que s’est cristallisé un moment dévastateur de I'histoire. Ce qui
fait notre actualité montre que cela est sous différentes déclinaisons encore bien
vivace, mais touche peut-étre la encore a un fait de structure constituant de la
chose politique: la puissance des tribuns sur les auditoires...constitutionnellement,
consubstantiellement, sensibles a la parole qui se pose la. Faut étre deux pour
danser le tango au bal des mots-dits.

Cette question du probleme de notre texture, je proposerais de I'envisager
éventuellement comme un nceud possiblement gorgien de I'ontologisme, de I'objet
voix et de la jouissance (telle que Lacan la modélise a I'’époque d’Encore).

J'ai déja évoqué le premier ou vient se loger une face du discours du maitre et le
signifiant a la commande. Le second, Lacan I'a notamment abordé dans le
séminaire XVI[viii] : c’est I'incidence d’'un des quatre objets pulsionnels, I'objet voix,
dans son lien avec la parole et le sacrifice a ce qu’il a appelé dans la derniere
séance du séminaire Xl[ix], le Dieu obscur, une face possible du grand Autre. Il I'a
notamment fait au travers d’'un des moments de son enseignement ou il a essayé
de modéliser la position du pervers en le situant comme celui qui se consacre a

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 3



boucher le trou dans I’Autre. Non pas comme figure révée par le névrosé du vrai
jouisseur, celui qui y arriverait, mais plutot comme défenseur de la foi en la
consistance de la jouissance de I'Autre. Celui par exemple de I'exhibitionniste qui
par son scénario montage fantasmatique mis en oeuvre viserait a sustenter et faire
exister le regard jouisseur comme tel. Pour I'objet voix qui nous intéresse ici il
distingue, le montage sadique du montage masochiste. Le premier est celui qui
transparait par exemple dans I'oeuvre de Sade ou tout les sévices sont fomentés de
la voix du tourmenteur pour, en 6tant la parole a la victime, donner pleine
consistance a I'Autre et sa voix. Ce que Sade appelle a certains moments la voix de
la nature. Le second est celui qu’il prend chez Sacher Masoch ou, si le masochiste
abolit sa parole pour répondre a la voix de I’Autre, il le fait cependant pour la
encore le compléter de I'objet voix. Les deux positions, sadique et masochiste,
apparaissent donc comme servantes de la foi a I’Autre. Et c’est dans le fil de ce
passage que Lacan interroge d’ailleurs I'apparent peu de révolte observé dans les
groupes poussés vers les fours crématoires autour de cette mécanique de ce qu'il
appel « le jeu de la voix »[x]; ce que I'on pourrait entendre comme les effets de la
mécanique de cet objet. Il rajoute d’ailleurs un peu apres avoir évoqué cela: « Il est
tout a fait clair que le sadique ici n’est que I'instrument de quelque chose qui
s'appelle « supplément donné a I’Autre » [la question se pose de I'orthographier
Autre ou autre?], mais dont dans ce cas I’Autre ne veut pas. Il ne veut pas, maisil y
obéit guand méme »[xi]. Cela touche a ce que I'on pourrait appeler un point
névralgique des parlants, une faiblesse constitutionnelle.

La position perverse n’est donc pas seule a nouer la parole et I'objet voix a la
consistance du grand Autre, puisqu’un tel nouage se retrouve dans I'abord Lacanien
de la problématique du surmoi et aussi dans un abord de la culpabilité au travers
I’exemple que prend Lacan du Shofar[xii] de la tradition juive dans le séminaire
I’Angoisse[xiii]. Il y est revenu a plusieurs reprises en méme temps qu'’il poursuivait
son frayage cependant que des son premier séminaire il en disait quelgque chose de
tout a fait percutant en référence au cas du petit Robert suivi par Rosine Lefort :

« Le surmoi a un rapport avec la loi, et en méme temps c’est une loi
insensée, qui va jusqu’a étre la méconnaissance de la loi. C’'est toujours
ainsi que nous voyons agir chez le névrosé le surmoi. N'est-ce pas parce
gue la morale du névrosé est une morale insensée, destructive, purement
opprimante, presque toujours anti-légale, qu’il a fallu élaborer dans
I’analyse la fonction du surmoi. Le surmoi est a la fois la loi et sa
destruction. En cela il est la parole méme, le commandement de la loi,

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 4



pour autant qu’il n'en reste plus que la racine. La loi se réduit tout entiere
a quelque chose gu’on ne peut méme pas exprimer, comme Tu dois, qui
est une parole privée de tous ses sens. C’'est dans ce sens que le surmoi
finit par s’identifier a ce qu’il y a seulement de plus ravageant, de plus
fascinant, dans les expériences primitives du sujet. Il finit par s’identifier a
ce que j'appelle la figure féroce [Cf le Dieu obscur], aux figures que nous
pouvons lier aux traumatismes primitifs, quels qu’ils soient, que I'enfant a
subi. Dans ce cas privilégié [il parle la apres I'intervention de Rosine
Lefort sur le cas Robert] nous voyons la, incarnée, cette fonction du
langage, nous la touchons du doigt sous sa forme la plus réduite, réduite
a un mot dont nous ne sommes méme pas capable de définir le sens et la
portée pour I'enfant [cf ce qui se passe pour le petit Robert autour du mot
loup] [xiv] «

On pourrait donc dire que le surmoi est sous une certaine forme cette force
démoniaque, « la parole méme », telle qu’elle s'impose au dit étre parlant, que I'on
pourrait plutot appeler en suivant Lacan dans Encore, corps parlant. De part la
nature méme du lien qui I'unit a la parole puisqu’il en est I'effet comme sujet « aux
paroles imposées » ainsi que dans la configuration de sa jouissance avec les
implications de la formule d’Encore, que « I'étre en parlant jouisse »[xv]. C'est le
troisieme élément du nceud gorgien: les jouissances de la parole, qui lient les corps
parlants, pieds et poings a cette affaire. La figure du surmoi faisant resurgir alors
ce moloch de poche, cette sorte de figure de Dieu obscur, « Autre complété de la
voix » comme le dit Lacan, que le névrosé a plus ou moins de structure avec lui a
I'instar de certains psychotiques et de leurs hallucinations, du mélancolique et de
ses auto injures, du masochiste et des ordre de son maitre. Cela n’est peut-étre pas
sans recouper les difficultés de diagnostic que nous avons parfois autour de ces
phénomenes de voix dans la mesure ou ce sont des mécanismes assez limitrophes
avec des phénomenes de lisieres.

Tout cela m’amene donc a poser la question : notre apparolage ne contient-t-il pas
structuralement un ferment de violence? Ce qui nous fait si fragile, si sensible aux
paroles et notamment celles du “dieur”[xvi] qui « se posent la ». D’ou la place net,
toujours efficace et possible des leaders, pas moins d’ailleurs...dans le cadre des
Ecoles de psychanalyse...

Signalons la justement la place particuliere que Lacan a peut-étre tenté d’occuper
par le style de sa parole, pierre d’angle de son enseignement, afin de possiblement

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 5



déjouer ce biais pour qui se plie a ce qu’il appelle « I'exigence de lecture »[xvii] en
rendant par exemple hommage au travail de Jean Hyppolite dans une des textes
chevilles des Ecrits « D'un dessein ». Nous sommes donc, plus ou moins et
différemment, corps « embarqués » dans/sur la mer du langage avec ce « curieux
besoin de faire des phrases »: cette jouissance mélée du sens et de la
parle(n)sse[xviii]. Nous pourrions donc a travers ce theme de I'année explorer et
réinterroger ce qui fait notre texture, la parole et sa place dans le champ de la
j'ouie-sens...a écrire comme vous I’entendez mais pas seulement[xix]...

*hommage ici rendu a Francis Blanche et Michel Audiard pour une des perles des
Tontons flingueurs.

[i] Terme repris de Lacan dans le Séminaire Livre XVII, L'’envers de la psychanalyse,
Paris, Seuil, 1991, et dont on pourrait dire ceci : « le langage nous emploie et c’est
par la gue ca jouit » (p.74), c'est I'appareil de la jouissance auquel nous sommes

« apparolés » (p.57).

[ii] LACAN J., Le Séminaire Livre XXIIl, Le Sinthome, 1975-1976, Paris, Seuil, 2005,
p.17.

[iii] LACAN |., Le Séminaire Livre Il, Le moi dans la théorie de Freud et dans la
technique de la psychanalyse, 1954-1955, Paris, Seuil, 1978, p.375.

[iv] LACAN J., Le Séminaire Livre XVII, L’'envers de la psychanalyse, 1969-1970,
Paris, Seuil, 1991, p.209.

[v] LACAN J., « Propos sur la causalité psychique », Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p.176.
[vi] On pourra par exemple s’appuyer sur le roboratif travail de Francois Balmes, Ce
que Lacan dit de I’étre, Paris, P.U.F, 1999.

[vii] LACAN ]., Le Séminaire Livre XVII, L’envers de la psychanalyse, op.cit., p.209.
[viii] LACAN |., Le Séminaire Livre XVI, D’un Autre a I’autre, 1968-1969, édition de
I’A.L.l, séance du 26 mars 1969.

[ix] LACAN J., Le Séminaire Livre Xl, Les quatre concepts fondamentaux de la
psychanalyse, 1964, Paris, Seuil, 1973, p.246-247.

[x] Ibidem.

[xi] Ibidem.

[xii] Nous dirions pour indiquer rapidement ce qui s’y conceptualise en
paraphrasant synthétiquement Lacan : le Shofar (cf sa fonction dans la pratique
juive) supporte la voix de Dieu et méme son mugissement. Il a fonction de réveiller
le souvenir de Dieu en modelant le lieu de notre angoisse apres que celui-ci ait pris
forme de commandement. C’est-a-dire que le Shofar donne voix a la figure d’un
Autre potentiellement méchant, face de Dieu obscur et de sa haine, propre a
entretenir la culpabilité constitutive du sujet parlant.

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 6



[xiii] LACAN |., Le Séminaire Livre X, L’angoisse, 1962-1963, édition de I'A.L.I,
séance du 22 mai 1963.

[xiv] LACAN J., Le Séminaire Livre |, Les Ecrits techniques de Freud, 1953-1954,
Paris, Seuil, 1975, p.119.

[xv] LACAN J., Le Séminaire Livre XX, Encore, 1972-1973, Paris, Seuil, 1975, p.95.
[xvi] Ibid., p.44.

[xvii] LACAN ]., « D'un dessein », Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p.364. Ou I’'on mesure
gue ce n’est pas pour rien que Lacan inséra a ce moment de son enseignement ce
seul autre auteur que lui-méme a son volume des Ecrits p.879 : « Commentaire
parlé sur la Verneinung de Freud » fait en février 1954 lors du Séminaire Livre I. De
I'introduction et de la réponse que Lacan fit lors de cette séance, il rédigera deux
textes qui « encadrent » celui d’Hyppolite. L'introduction et la réponse sont parus
en février 1956 et la publication est annoncée par Lacan lors de son séminaire des
psychoses le 15 février 1956. Lors de la séance du ler février 1956 il avait aussi
annoncé la parution, dans ce méme premier numéro de la revue Psychanalyse, sa
traduction du texte d’'Heidegger intitulé « logos », conférence faite en 1944 et
publiée dans une premiere version en 1951 et dans une deuxieme en 1954.
(Roudinesco évoque et contextualise, dans « Vibrant hommage de J. Lacan a Martin
Heidegger » - dans « Lacan avec les philosophes », Albin Michel,1991 - le rapport
de Lacan a Heidegger dans la polémique de la réception de I'ceuvre en France, le
fait qu'il ait choisi celle de 1954). Lacan lui-méme évoque ses « audaces de
traducteur » dans les Ecrits p.365. Ces précisions de dates appuient ce que peut
étre justement cette « exigence de lecture », c'est a dire précise et suivie de la
complexité de I'élaboration et du style cristalin de Lacan ; ce que fait par exemple
F. Balmeés dans son livre Ce que Lacan dit de I’étre évoqué plus haut. Balmes
s'efforce de situer, dans un travail extrémement fouillé, tout I'appui, le penser-
contre et son évolution/déplacement de Lacan sur les concepts d’Heidegger autour
de la question de I'étre et de I'ontologie.

[xviii] Substance ou I’'on pourra entendre I'’écho de qui fait notre essence.

[xix] Cf la vaste et cruciale question de I'écriture chez Lacan.

Partagez cet articlelx
Facebook

(]
Google

(]
Twitter

[x]
Linkedin

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 7


https://www.facebook.com/sharer.php?t=« Ce curieux  besoin chez les marins de faire des phrases* » : du problème de ce qui fait notre texture&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/ce-curieux-besoin-chez-les-marins-de-faire-des-phrases-du-probleme-de-ce-qui-fait-notre-texture/
https://www.facebook.com/sharer.php?t=« Ce curieux  besoin chez les marins de faire des phrases* » : du problème de ce qui fait notre texture&u=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/ce-curieux-besoin-chez-les-marins-de-faire-des-phrases-du-probleme-de-ce-qui-fait-notre-texture/
https://twitter.com/intent/tweet?text=« Ce curieux  besoin chez les marins de faire des phrases* » : du problème de ce qui fait notre texture&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/ce-curieux-besoin-chez-les-marins-de-faire-des-phrases-du-probleme-de-ce-qui-fait-notre-texture/&via=
https://www.linkedin.com/shareArticle?title=« Ce curieux  besoin chez les marins de faire des phrases* » : du problème de ce qui fait notre texture&url=https://www.tupeuxsavoir.fr/publication/ce-curieux-besoin-chez-les-marins-de-faire-des-phrases-du-probleme-de-ce-qui-fait-notre-texture/

Print

« Ce curieux besoin chez les marins de faire des phrases* » : du probleme de ce
qui fait notre texture | 8



